
DISSERTATIONES
PAULINORUM

TOM 
TRZYDZIESTY CZWARTY

Część druga





W Y Ż S Z E  S E M I N A R I U M  D U C H O W N E
ZAKONU ŚWIĘTEGO PAWŁA PIERWSZEGO PUSTELNIKA

DISSERTATIONES
PAULINORUM

TOM
TRZYDZIESTY CZWARTY

Część druga

KRAKÓW − SKAŁKA 2025



RADA NAUKOWA
o. prof. dr hab. Bazyli Degórski OSPPE, Papieski Uniwersytet Angelicum (Roma) - przewodniczący

o. dr hab. Michał Legan OSPPE, Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
o. dr hab. Henryk Ćmiel OSPPE, Monastero di Prima Porta w Rzymie

o. dr hab. Rafał Kazimierz Wilk OSPPE, Instytut Teologiczny Zakonu Paulinów w Krakowie
o. dr Roman Łaba OSPPE, Instytut Teologiczny św. Józefa Bilczewskiego we Lwowie (Ukraina)

o. dr Kazimierz Zieliński OSPPE, Catholic Institute Sydney (Australia)

KOLEGIUM REDAKCYJNE
o. Jan Mazur OSPPE - założyciel i redaktor naczelny

o. Marek Tomczyk OSPPE - sekretarz
o. Krzysztof Wendlik OSPPE

o. Grzegorz Zakrzewski OSPPE
o. Łukasz Filipiuk OSPPE

RECENZENCI
ks. prof. dr hab. Piotr Szczur, KUL

o. prof. dr hab. Paweł Warchoł OFMConv, AKP
dr hab. Mariusz Zemło, prof. UwB

ks. dr hab. Janusz Mieczkowski, UPJPII

Zgodnie z uchwałą Kapituły Generalnej z 2002 r.
rocznik wydaje się pod opieką rektora WSD przy wsparciu

Kurii Generalnej Zakonu Paulinów

Rektor WSD
o. Mariusz Tabulski OSPPE

Cum auctoritatis Ordinis Sancti Pauli Primi Eremitae permissione

ADRES REDAKCJI
Klasztor i WSD Paulinów, ul. Skałeczna 15-16, PL 31-065 Kraków

Tel. (12) 619-09-00(16); E-mail: jm.osppe@wp.pl

Teksty artykułów znajdują się na stronie: www.seminarium.paulini.pl/219
________________________________________________________________

Skład komputerowy przygotowano w listopadzie 2025 r.
Druk: Wydawnictwo PLATAN - ul. Bielańska 30, 32-060 Kryspinów k. Krakowa

Wykonano w grudniu 2025 r.
 

ISSN 1230-2910



DISSERTATIONES PAULINORUM                                                               TOM XXXIV/2 – 2025

Bazyli Degórski OSPPE

IL PRIMO CONCILIO DI NICEA (325) 
E LA SUA IMPORTANZA

1. Introduzione

Il concilio, che l’imperatore Costantino il Grande convocò nel 325 a Ni-
cea, può essere considerato, senza alcuna esagerazione, segno di un nuovo pe-
riodo nella storia della Chiesa1. Infatti, è in questo quadro che si formò anche 
l’ortodossia cristiana2. La fede nicena riguardava principalmente la divinità del 
Figlio di Dio. Ma questa definizione divenne decisiva anche per la fede nella 
divinità dello Spirito Santo e una palese direttiva per la formulazione della fede 
in un solo Cristo, vero Dio e vero uomo. Questa ortodossia si estendeva sulla 
liturgia e sulla spiritualità. Per questo non è esagerato considerare Nicea punto 
di partenza di una nuova teologia e chiamare il secolo IV «tempo niceno».

2. Il dogma del concilio di Nicea3

Dopo la vittoria su Licinio, nel 324, l’imperatore Costantino il Gran-
de, divenuto ormai l’unico signore dell’impero romano, tentava di porre 

1 Cf. ad esempio: C. Luibhéid, The Alleged Second Session of the Council of Nicaea: 
“Journal of Ecclesiastical History” 34 (1983), 165-174; D. Spada, Le confessioni di fede 
da Nicea a Costantinopoli, Roma 1988; L.D. Davis, The First Seven Ecumenical Councils 
(325-787), Collegeville, MN 1990, 33-80 (tr. it. Storia e cronaca dei sette concili che 
definirono la dottrina cristiana, Casale Monferrato 1998); L. Perrone, in Storia dei concili 
ecumenici, a c. di G. Alberigo, Bologna 1990, 11-56.

2 Cf. A. Di Berardino, Concilio di Nicea: la fine della controversia sulla data della 
Pasqua?, “Anuario de Historia de la Iglesia” 32 (2023), 215-246.

3 Cf. ad esempio: Historiografía sobre el Concilio de Nicea: el Concilio de Nicea a la 
luz de sus historiadores, “Anuario de Historia de la Iglesia” 32 (2023), 19-48; M. Bracci, 
Per una rilettura del simbolo di Nicea (325) (I): la struttura simbolica della formula di 
fede, “Urbaniana University Journal” 75/3 (2022), 153-172.



BAZYLI DEGÓRSKI6

fine alla controversia ariana. Il suo amico il vescovo Ossio di Cordova4, 
da lui incaricato, non riuscì a pacificare l’Egitto e trovò una situazione non 
meno difficile ad Antiochia5. Costantino, dunque, decise di convocare un si-
nodo che condannò Ario e formulò la fede in Cristo vero Figlio e Creatore6.

2. 1. Le decisioni e le sanzioni

Non ci sono pervenuti gli atti del concilio. Tuttavia, Eusebio di Cesa-
rea, in una lettera alla sua Chiesa7, conservata da Atanasio e da altri storici, 
riportò il documento principale del concilio.

2. 1. 1. L’interpretazione del secondo articolo del concilio di Nicea8

Il soggetto delle affermazioni è l’unico Signore: di questi si afferma 
che è il Figlio di Dio (καὶ εἰς ἕνα κύριον ᾽Ιησοῦν Χριστὸν τὸν υἱὸν τοῦ 
Θεοῦ). Questa affermazione viene precisata con una formula biblica: gene-
rato dal Padre unigenito (γεννηθέντα ἐκ τοῦ πατρὸς μονογενής). Segue la 
precisazione: τουτέστιν ἐκ τῆς οὐσίας τοῦ πατρός. Seguono altre formule 
con ἐκ indicanti che Gesù Cristo è Dio come Dio (Θεὸν ἐκ Θεοῦ), Luce 
come Luce (φῶς ἐκ φωτός), vero Dio come il vero Dio (Θεὸν ἀληθινὸν ἐκ 
Θεοῦ ἀληθινοῦ), poiché da Lui proviene. L’origine del Figlio viene precisa-
ta: generato, non fatto (γεννηθέντα, οὐ ποιηθέντα), dunque: ὁμοούσιος τῷ 
πατρί e strumento del Padre per tutte le creature9.

La seconda parte del secondo articolo del Credo niceno compren-
de i misteri di Gesù (δι’ οὗ τὰ πάντα ἐγένετο, τά τε ἐν τῷ οὐρανῷ, καὶ 

4 Cf. J. Vilella-Massana, De Córdoba a Nicea: Osio en la política eclesiástica 
constantiniana, “Anuario de Historia de la Iglesia” 32 (2023), 189-214.

5 Cf. S. Fernández Eyzaguirre, Who convened the First Council of Nicaea: 
Constantine or Ossius?, “The Journal of Theological Studies” 71 (2020), 196-211.

6 I. Ortiz de Urbina, Nicée et Constantinople, Histoire des Conciles oecuméniques, 
1, Paris 1963; M. Aubineau, Les 318 serviteurs d’Abraham et le nombre des Pères au 
concile de Nicée (325): “Revue d’histoire ecclésiastique” 61 (1966), 5-43.

7 Cf. S. Fernández Eyzaguirre, Eusebio de Cesarea y desarrollo del sínodo de 
Nicea, “Anuario de Historia de la Iglesia” 32 (2023), 97-122.

8 Cf. H. Pietras, Concilio di Nicea (325) nel suo contesto, Roma 2021. Cf. anche le 
due seguenti opere molto importanti: E. Lodi, Il Credo ecumenico pregato nella liturgia 
bizantina e romana, Padova 1990; E. Lodi, Il Credo niceno-costantinopolitano nella 
liturgia romana, Le voci della preghiera 7, Genova 1995.

9 Cf. R. Brumback, Gregory of Elvira and the Homousios Formula = Gregorio de 
Elvira y la fórmula homousios, “Isidorianum” 32 (2023), 61-81.



IL PRIMO CONCILIO DI NICEA (325) E LA SUA IMPORTANZA 7

τὰ ἐν τῇ γῇ [al. ἐπὶ τῆς γῆς] τὸν δι’ ἡμᾶς τοὺς ἀνθρώπους καὶ διὰ τὴν 
ἡμετέραν σωτηρίαν κατελθόντα, καὶ σαρκωθέντα, ἐνανθρωπήσαντα, 
παθόντα καὶ ἀναστάντα τῇ τρίτῃ ἡμέρᾳ, ἀνελθόντα εἰς οὐρανούς, καὶ 
ἐρχόμενον κρῖναι ζῶντας καὶ νεκρούς). Da notare che la venuta del Si-
gnore per la nostra salvezza, la sua incarnazione, viene espressa non 
solo come una “semplice” incarnazione, ma anche come un’«ominizza-
zione» (ἐνανθρωπήσαντα)10.

2. 1. 2. Gli anatematismi del concilio di Nicea

In appendice del Credo niceno viene dichiarato che la Chiesa 
cattolica, la Grande Chiesa, anatematizza coloro che affermano: «Τοὺς 
δὲ λέγοντας̇ ἦ ποτε ὅτε οὐκ ἦν, καὶ πρὶν γεννηθῆναι οὐκ ἦν, καὶ ὅτι ἐξ 
οὐκ ὄντων ἐγένετο, ἢ ἐξ ἑτέρας ὑποστάσεως ἢ οὐσίας φάσκοντας εἶναι 
ἢ κτιστὸν ἢ τρεπτὸν ἢ ἀλλοιωτὸν τὸν υἱὸν τοῦ Θεοῦ, ἀναθεματίζει ἡ 
καθολικὴ ἐκκλησία». L’oggetto della condanna viene espresso con le 
formule che suonano essere le stesse proclamate dagli anatemizzati che 
qui non vengono nominaliter indicati. Esse concernono la coeternità 
del Figlio, il fatto che egli non proviene dal nulla (ex nihilo) né da altra 
ὑπόστασις o οὐσία che dalla stessa del Padre, e che il Figlio non è né cre-
ato, né mutabile, né estraneo a Dio11.

Per quanto riguarda questi anatematismi, si nota: 1) il loro carattere 
negativo. Le formule vengono escluse come non cattoliche (non ortodos-
se, quindi eterodosse) attraverso l’anatema contro coloro che le sostengo-
no. La forma negativa risente dell’usanza giudea della scomunica (cf. Gal 
1, 9). Essa palesemente mostra che i dogmi della Chiesa hanno il signifi-
cato di esclusione dell’errore; 2) il loro carattere filosofico, dato che intro-
ducono delle categorie filosofiche accanto a quelle tradizionali bibliche12.

10 Cf. R. Staats, Das Glaubensbekenntnis von Nizäa-Konstantinopel: historische und 
theologische Grundlagen, Darmstadt 1996

11 Cf. R. Teja – S. Acerbi, El Concilio de Nicea y los inicios de una nueva relación 
entre el poder imperial y la jerarquía eclesiástica, “Annuario de Historia de la Iglesia” 
32 (2023), 49-68.

12 Cf. H. Pietras, Fonti sulla condanna di Ario a Nicea nel 325, “Gregorianum” 104 
(2023), 485-514.



BAZYLI DEGÓRSKI8

2. 2. Il significato teologico della fede nicena13

Ciò che i sinodali niceni volevano definire concerne la fede in Gesù 
Cristo. Si afferma di Gesù Cristo è di natura divina, uguale al Padre. Deno-
minandolo «Figlio» viene sottolineato che per mezzo di lui tutte le creature 
sono state create. La duplice affermazione viene espressa con linguaggio 
biblico, ma anche con termini tecnici, filosofici14.

2. 2. 1. Il Figlio unigenito

Il rapporto di Cristo con il Dio-Padre viene espresso con il termine 
«Figlio» che è un titolo biblico. Il titolo viene reinterpretato nella linea della 
generazione. La filiazione naturale viene ripetuta dalla parola μονογενής, 
Figlio unico, e dall’espressione «vero Dio da vero Dio» (Θεὸν ἀληθινὸν 
ἐκ Θεοῦ ἀληθινοῦ). Gesù Cristo possiede un rapporto con Dio che eccede 
ogni altro rapporto con lui, sì che egli è lo stesso Dio, vero Dio, e non un 
secondo Dio15.

Fra le righe si legge l’antitesi φύσει - θέσει (per naturam – per vo-
luntatem), cioè si riafferma che il Figlio appartiene alla sfera divina in modo 
così intimo che Dio non può esistere senza di lui16.

13 Cf. E. Fiano, El surgimiento de la teología cristiana y la separación de los caminos 
entre judaismo y cristianismo (II), “Teología” 57/3 (2020), 37-52; R.A. Medellín, Trias de 
Nicea a los Padres Capadocios, y de Oriente a Occidente, “Estudios Trinitarios” 54 (2020), 
431-459; H. Pietras, Concilio di Nicea (325) nel suo contesto, Roma 2021; V. Karayannis, 
The Council of Nicaea (325), in Listening to the East. Sinodality in Eastern and Oriental 
Orthodox Church Traditions, a c. di Institute for Ecumenical Studies of Angelicum - Pro 
Oriente Fondation, Città del Vaticano 2023, 85-92; A. Khaled, Nicea: en perspectiva 
trinitaria. Desarrollos. Sentido. Legado, Salamanca 2023; G. Maspero, Nicea como crisis 
filosófica de la teología. La transferencia de la fe bíblica de la Iglesia al mundo filosófico 
helenístico, “Anuario de Historia de la Iglesia” 32 (2023), 69-96; R.A. Medellín, Nicea 
hace 17 siglos: Un análisis hermenéutico del Símbolo: El terremoto arriano y un tsunami 
anti-arriano, “Estudios Trinitarios” 57 (2023), 5-57.

14 Cf. R. Staats, Das Glaubensbekenntnis von Nizäa-Konstantinopel: historische und 
theologische Grundlagen, Darmstadt 1996, 77-99.

15 Cf. S. Martínez Cano, Tornare a danzare con Dio Trinità. In dialogo con Nicea, 
“Concilium” 59/3 (2023), 125-132.

16 Cf. E. Fiano, El surgimiento de la teología cristiana y la separación de los caminos 
entre judaismo y cristianismo (II), “Teología” 57/3 (2020), 37-52.



IL PRIMO CONCILIO DI NICEA (325) E LA SUA IMPORTANZA 9

2. 2. 2. Non factus: non creatura, sed creator

Nella prospettiva biblica esistono: da una parte Dio, il cielo e la terra; 
d’altra parte, le creature. Gesù Cristo come Figlio sta dalla parte di Dio, os-
sia non è una creatura. Non è nemmeno la prima creatura. Egli stesso è Cre-
ator; ciò non viene detto, però tutte le negazioni (quali «non fatto», «non 
dal nulla», «non da un’altra οὐσία o da un’altra ὑπόστασις, ma dall’οὐσία 
del Padre», «non una volta non esistente», «non mutabile», «non fuori del 
Padre») escludono che egli sia una creatura17.

2. 2. 3. L’espressione tecnica della fede nicena

Il simbolo niceno esprime la fede nell’unico Figlio di Dio anche 
con due espressioni filosofiche: «dalla οὐσία del Padre» (ἐκ τῆς οὐσίας τοῦ 
πατρός) e «ὁμοούσιος al Padre» (ὁμοούσιον τῷ πατρί)17. Negli anatemati-
smi incontriamo una formula esprimente che il Figlio non proviene né dalla 
ὑπόστασις né dall’οὐσία di altri che del Padre (ἢ ἐξ ἑτέρας ὑποστάσεως 
ἢ οὐσίας φάσκοντας εἶναι)18. Anche le formule del Credo «non mutabile» 
(ἢ ἀλλοιωτὸν) e «c’era un tempo quando non c’era» (ἦ ποτε ὅτε οὐκ ἦν) 
ricordano un linguaggio filosofico, tecnico18.

Fra queste espressioni quella di ὁμοούσιος τῷ πατρί è la più co-
nosciuta19. Lo ὁμοούσιος costituisce anche un punto nodale della ricerca 
moderna20. 

Fra le diverse ipotesi due elementi sono certi: 1) i conciliari avver-
tivano l’urgenza di completare il linguaggio biblico con espressioni tecni-
che. Sant’Atanasio di Alessandria sottolineò l’importanza di interpretare il 
linguaggio biblico21; 2) il significato della formula ὁμοούσιος τῷ πατρί 
è altrettanto sicuro: il concilio non intendeva esprimervi l’unicità della so-
stanza divina, ma la divinità di Cristo. Solo più tardi, quando si accese la 
lotta alle tendenze sabelliane di Marcello di Ancira19, lo ὁμοούσιος rice-

17 Cf. R. Lorenz, Das Problem der Nachsynode von Nizäa (327): “Zeitschrift für 
Kirchengeschichte” 90 (1979), 22-40.

18 Cf. M. Simonetti, La crisi ariana nel IV secolo, Roma 1975; R. Lorenz, Das 
Problem der Nachsynode von Nizäa (327): “Zeitschrift für Kirchengeschichte” 90 (1979), 
22-40; J.N.D. Kelly, The Nicene Creed: A Turning Point: “Scottish Journal Theology” 
36 (1983), 29- 39; C. Luibhéid, The Alleged Second Session of the Council of Nicaea: 
“Journal of Ecclesiastical History” 34 (1983), 165-174; D. Spada, Le confessioni di fede 
da Nicea a Costantinopoli, Roma 1988.

19 Cf. K. Seibt, Marcell von Ancyra (ca. 280–374), in Theologische Realenzyklopädie (TRE). 
Band 22, Berlin – New York 1992, 83–89



BAZYLI DEGÓRSKI10

vette un senso unitario. Inoltre, lo ὁμοούσιος ricorda che l’uguaglianza fra 
il Padre ed il Figlio è fondata sulla generazione eterna del Figlio. Questo 
nesso fra l’uguaglianza e l’origine naturali non deve essere trascurato. Esso 
è il fondamento del dogma ed è confermato dall’insistenza delle espressioni 
sinonime: ὁμοφυής - ὁμογενής20.

Non si deve esagerare l’importanza dello ὁμοούσιος τῷ πατρί, poi-
ché gli stessi difensori del Concilio niceno non ne erano condizionati. Per 
loro ciò che doveva essere difeso era il contenuto della formula, cioè la fede 
in Gesù Cristo, vero Dio, non creatura, poiché vero Figlio21.

3. Le conseguenze del Concilio di Nicea per lo sviluppo
della dottrina trinitaria e della cristologia

3. 1. Conseguenze per la dottrina trinitaria

Durante il IV secolo la fede nicena divenne il fondamento di ogni 
confessione cristiana. Il Concilio aveva lasciato aperte questioni basilari, 
quali la divinità dello Spirito Santo, il mistero della generazione eterna in 
Dio, la distinzione personale all’interno dell’unità trinitaria, ed altre; ma 
aveva indicato la via per la loro soluzione22.

3. 1. 1. La generazione divina

Ario aveva escluso ogni generazione per naturam in Dio23. In tutto 
ciò egli sembrava seguire Origene ed Eusebio di Cesarea i quali, però, aveva-
no rifiutato solo la generazione corporale in Dio24. Il Concilio, invece, aveva 
posto l’accento proprio sulla filiazione, dichiarando Cristo μονογενής, vero 
ed unico Figlio, e spiegando questa filiazione con le espressioni: «dall’ousia 
del Padre» (ἐκ τῆς οὐσίας τοῦ πατρός) e «ὁμοούσιος τῷ πατρί»23. Dopo il 

20 Cf. Athanasius Alexandrinus, De sententia Dionysii. Einleigung, Überzezung 
und Kommentar von W. Uta Heil, Berlin – New York 1999.

21 Cf. R.A. Medellín, Trias de Nicea a los Padres Capadocios, y de Oriente a Occidente, 
“Estudios Trinitarios” 54 (2020), 431-459; H. Pietras, Concilio di Nicea (325) nel suo 
contesto, Roma 2021; V. Karayannis, The Council of Nicaea (325), in Listening to the 
East. Sinodality in Eastern and Oriental Orthodox Church Traditions, a c. di Institute for 
Ecumenical Studies of Angelicum – Pro Oriente Fondation, Città del Vaticano 2023, 85-92; 
A. Khaled, Nicea: en perspectiva trinitaria. Desarrollos. Sentido. Legado, Salamanca 2023.

22 Cf. H. Pietras, Concilio di Nicea (325) nel suo contesto, Roma 2021, 55-88.
23 Cf. R. Brumback, Gregory of Elvira and the Homousios Formula = Gregorio de 



IL PRIMO CONCILIO DI NICEA (325) E LA SUA IMPORTANZA 11

Concilio era necessario difendere tale filiazione. Sant’Atanasio di Alessan-
dria, sant’Ilario di Poitiers ed altri si battevano per respingere le obiezioni 
contro la generazione divina, concepita come una generazione umana e per 
spiritualizzare il concetto, equivocato, di ὁμοούσιος25.

3. 1. 2. La decisione del Concilio di Nicea in favore
della divinità dello Spirito Santo

Nella forma originale della fede nicena, il terzo articolo del Credo 
è brevissimo: «e nello Spirito Santo» (Καὶ εἰς τὸ ἅγιον πνεῦμα)26. Il Con-
cilio non aveva discusso questioni in merito allo Spirito Santo. Tuttavia, le 
brevi parole «Καὶ εἰς τὸ ἅγιον πνεῦμα» contenevano già quanto doveva essere 
affermato dello Spirito durante il Primo Concilio di Costantinopoli (nel 381). 
Come l’ordine battesimale di Gesù, riferito da Mt 28 e dalla Διδαχή27, e come 
la triplice domanda e tutti i simboli della liturgia battesimale, il Concilio di 
Nicea pone lo Spirito Santo nella stessa linea del Padre e del Figlio24.

3. 2. Una terminologia più adeguata

Marcello di Ancira, ricusando la distinzione delle ipostasi, parlava di 
una sola ὑπόστασις o di una sola οὐσία in Dio. Egli afferma che il Padre, il 
Figlio e lo Spirito vengono accettati nella fede, a causa dell’unità della divi-
nità, dell’unica δύναμις, dell’unica ὑπόστασις, dell’unica οὐσία, dell’unica 
δοξολογία, dell’unica βασιλεία, dell’unico εἰκών del τριὰς ὁμοούσιον, per il 
quale sono state fatte tutte le cose28. Quindi, Marcello di Ancira presentava 
una interpretazione unitarista dello ὁμοούσιος25.

Seguendo la teologia origeniana, alcuni avversari della fede nicena pro-
ponevano un’interpretazione dualistica dello ὁμοούσιος: ammettevano due 
οὐσίαι uguali in tutto, cioè intendevano con il termine οὐσία una ὑπόστασις29.

Queste interpretazioni erano possibili, poiché il Concilio di Nicea 
non aveva definito il significato di ὁμοούσιος ed aveva pronunciato negli 
anatematismi in parallelo οὐσία e ὑπόστασις. Tuttavia, i sinodali aprirono la 
via all’uso delle formule tecniche del mistero trinitario26.

Elvira y la fórmula homousios, “Isidorianum” 32 (2023), 61-81.
24 Cf. Basilio de Cesarea, El Espíritu Santo. Introducción, traducción y notas de 

G. Azzali Bernardelli [Biblioteca de Patrística 32], Madrid-Buenos Aires-Santafé de 
Bogotá-Montevideo-Santiago 1966.

25 Cf. H. Pietras, Concilio di Nicea (325) nel suo contesto, Roma 2021, 122-128.
26 Cf. B. Degórski, Sformułowanie wiary w Trójjedynego Boga w latach 360-380. 



BAZYLI DEGÓRSKI12

4. Conclusioni

Separandosi dalla teologia di Ario e mettendo Cristo dalla parte di 
Dio-Creatore, il Concilio di Nicea definì la fede nella vera divinità di Gesù 
Cristo, e creò la base dell’ortodossia cristiana.

La decisione del Concilio non soltanto influenzò la riflessione teologica, 
ma contribuì al progresso di tutto il lavoro teologico posteriore. Dal momento 
che la professione nicena costituisce, fino ad oggi, il centro della fede cristiana, 
essa non poteva non aver un influsso determinante sulla preghiera e sul pensiero 
della cristianità. In questo senso, è lecito parlare della «svolta» nicena.

Bibliografia

Fonti 

Clavis Patrum Graecorum IV, 8511-8527. 
G.L. Dossetti, Il simbolo di Nicea e di Costantinopoli, ed. critica, Roma 1967. 

Studi 

Alba López A., Historiografía sobre el Concilio de Nicea: el Concilio de Nicea a la 
luz de sus historiadores, “Anuario de Historia de la Iglesia” 32 (2023), 19-48. 

Aubineau M., Les 318 serviteurs d’Abraham et le nombre des Pères au concile de 
Nicée (325), “Revue d’histoire ecclésiastique” 61 (1966), 5-43. 

Bracci M., Per una rilettura del simbolo di Nicea a romana, 325) (I): la struttura 
simbolica della formula di fede, “Urbaniana University Journal” 75/3 (2022), 153-172. 

Chadwick H., Les 318 Pères de Nicée: “Revue d’histoire ecclésiastique” 61 (1966), 
808-811. 

Degórski B., Sformułowanie wiary w Trójjedynego Boga w latach 360-380. Formuła 
dogmatyczna μία oὐσία – τρεῖς ὑπoστάσεις, „Vox Patrum” 21 (2001) fasc. 40-41, 227-235.

Di Berardino A., Concilio di Nicea: la fine della controversia sulla data della 
Pasqua?, “Anuario de Historia de la Iglesia” 32 (2023), 215-246. 

Dovere E., Questioni di stile normativo: il princeps scrive ai padri riuniti a Nicea, 
“Campania Sacra” 52/2 (2021), 43-64. 

Fernández Eyzaguirre S., Who convened the First Council of Nicaea: Constantine 
or Ossius?, “The Journal of Theological Studies” 71 (2020), 196-211. 

Fernández Eyzaguirre S., Eusebio de Cesarea y desarrollo del sínodo de Nicea, 
“Anuario de Historia de la Iglesia” 32 (2023), 97-122. 

Holland D.L., Die Synode von Antiochien (324/25) und ihre Bedeutung für 

Formuła dogmatyczna μία oὐσία – τρεῖς ὑπoστάσεις, „Vox Patrum” 21 (2001) fasc. 40-41, 
227-235.



IL PRIMO CONCILIO DI NICEA (325) E LA SUA IMPORTANZA 13

Eusebius von Cäsarea und das Konzil von Nizäa, “Zeitschrift für Kirchengeschichte” 81 
(1970), 163-181. 

Karayannis V., The Council of Nicaea (325), in Listening to the East. Sinodality in 
Eastern and Oriental Orthodox Church Traditions, a c. di Institute for Ecumenical Studies 
of Angelicum - Pro Oriente Fondation, Città del Vaticano 2023, 85-92. 

Kelly J.N.D., The Nicene Creed: A Turning Point, “Scottish Journal Theology” 36 
(1983), 29-39. 

Khaled A., Nicea: en perspectiva trinitaria. Desarrollos. Sentido. Legado, 
Salamanca 2023.

Lodi E., Il Credo ecumenico pregato nella liturgia bizantina e romana, Padova 1990. 
Lodi E., Il Credo niceno-costantinopolitano nella liturgia romana, Le voci della pre-

ghiera 7, Genova 1995. 
Lorenz R., Das Problem der Nachsynode von Nizäa (327), “Zeitschrift für 

Kirchengeschichte” 90 (1979), 22-40. 
Luibhéid C., The Alleged Second Session of the Council of Nicaea: “Journal of 

Ecclesiastical History” 34 (1983), 165-174. 
Martínez Cano S., Tornare a danzare con Dio Trinità. In dialogo con Nicea, 

“Concilium” 59/3 (2023), 125-132. 
Maspero G., Nicea como crisis filosófica de la teología. La transferencia de la fe 

bíblica de la Iglesia al mundo filosófico helenístico, “Anuario de Historia de la Iglesia” 32 
(2023), 69-96. 

Medellín R.A., Trias de Nicea a los Padres Capadocios, y de Oriente a Occidente, 
“Estudios Trinitarios” 54 (2020), 431-459. 

Medellín R.A., Nicea hace 17 siglos: Un análisis hermenéutico del Símbolo: El 
terremoto arriano y un tsunami anti-arriano, “Estudios Trinitarios” 57 (2023), 5-57.

Mira-Iborra M., Presentación. Nuevas perspectivas sobre el Concilio de Nicea 
(325): actores y consecuencias, “Anuario de Historia de la Iglesia” 32 (2023), 15-18. 

Morales X., What did Constantine learn in 325? Constantine’s theological 
declarations before, at and after Nicaea, “Anuario de Historia de la Iglesia” 32 (2023), 
159-188. 

Munkholt Ch.M., “Light from Light”: A Nicene Phrase and its Use in the Early 
Church, “The Ecumenical Review” 75 (2023), 249-262.

Ortiz de Urbina I., Nicée et Constantinople, Histoire des Conciles oecuméniques 1, 
Paris 1963. 

Pietras H., Concilio di Nicea (325) nel suo contesto, Roma 2021. 
Pietras H., Fonti sulla condanna di Ario a Nicea nel 325, “Gregorianum” 104 (2023), 

485-514. 
Spada D., Le confessioni di fede da Nicea a Costantinopoli, Roma 1988. 
Staats R., Das Glaubensbekenntnis von Nizäa-Konstantinopel: historische und 

theologische Grundlagen, Darmstadt 1996. 
Simonetti M., La crisi ariana nel IV secolo, Roma 1975. 
Teja R. –Acerbi S., El Concilio de Nicea y los inicios de una nueva relación entre el 

poder imperial y la jerarquía eclesiástica, “Annuario de Historia de la Iglesia” 32 (2023), 
49-68. 

Vilella-Massana J., De Córdoba a Nicea: Osio en la política eclesiástica 
constantiniana, “Anuario de Historia de la Iglesia” 32 (2023), 189-214.



BAZYLI DEGÓRSKI14

PIERWSZY SOBÓR NICEJSKI (325) I JEGO ZNACZENIE

S t r e s z c z e n i e

Odsuwając się od teologii Ariusza i stawiając Chrystusa po stronie Boga-
-Stwórcy, Pierwszy Sobór Nicejski zdefiniował w 325 roku wiarę w prawdziwą bo-
skość Jezusa Chrystusa i dzięki temu określił podstawy ortodoksji chrześcijańskiej.

Decyzja Soboru nie tylko wpłynęła na refleksję trynitologiczną, ale przy-
czyniła się do postępu całej późniejszej pracy teologicznej. Ponieważ wyznanie 
nicejskie stanowi do dziś centrum wiary chrześcijańskiej, nie mogło nie mieć de-
cydującego wpływu na duchowość chrześcijańską. W tym znaczeniu można mó-
wić o “przełomie” nicejskim.

THE FIRST COUNCIL OF NICAEA (325) AND THEIR IMPORTANCE

A b s t r a c t

Rejecting the theology of Arius and placing Christ on the side of God the 
Creator, the First Council of Nicaea defined in 325 the faith in the true divinity of 
Jesus Christ and thus defined the foundations of Christian orthodoxy.

The council’s decision not only influenced trinitological reflection but also 
contributed to the progress of all subsequent theological work. Since the Nicene 
Creed remains the centre of the Christian faith to this day, it could not fail to 
have a decisive influence on Christian spirituality. In this sense, one can speak of 
a Nicene ‘turning point’.

Keywords: The First Council of Nicaea (325), the Holy Trinity, dogmatics,
the divinity of the Son of God, the history of the dogmas

Słowa kluczowe: Pierwszy Sobór w Nicei (325 rok), Trójca Święta, dogmatyka, 
Bóstwo Syna Bożego, historia dogmatów

Parole chiave: Il primo Concilio di Nicea (325), la Santissima Trinità,
la dogmatica, la divinità del Figlio di Dio, la storia dei dogmi



DISSERTATIONES PAULINORUM                                                               TOM XXXIV/2 – 2025

Andrzej Napiórkowski OSPPE

BANKRUCTWO ATEIZMU I OBOJĘTNOŚCI

Wprowadzenie*

W dobie sekularyzacji i relatywizmu moralnego pojęcie „bankruc-
twa ateizmu i obojętności” wskazuje na głęboki kryzys duchowy, egzysten-
cjalny i społeczny wynikający z odrzucenia chrześcijańskiej wiary. Artykuł 
analizuje to zjawisko, opierając się na literaturze Fiodora Dostojewskiego, 
filozoficznych refleksjach Henri de Lubaca oraz antropologii chrześcijań-
skiej Karola Wojtyły/Jana Pawła II, wzbogacając analizę o cytaty biblijne, 
które podkreślają znaczenie wiary w Boga. Ateizm, w swoich formach – 
egzystencjalnej, ideologicznej, filozoficznej i praktycznej – prowadzi do 
rozpadu jednostki, społeczeństwa i sensu istnienia. Obojętność religijna, 
określana jako życie „tak, jakby Boga nie było”, pogłębia ten kryzys, pro-
wadząc do relatywizmu moralnego i utraty transcendentnego sensu życia. 
Chrześcijaństwo jawi się jako jedyna droga do autentycznego humanizmu, 
zdolnego uchronić człowieka przed nihilizmem, rozpaczą i autodestrukcją, 
co znajduje potwierdzenie w słowach Pisma Świętego.

Współczesny świat, naznaczony sekularyzacją, relatywizmem 
moralnym i odrzuceniem transcendencji, zmaga się z głębokim kryzysem 
tożsamości i sensu istnienia. Ateizm, zarówno w swojej teoretycznej, jak 
i praktycznej formie, oraz obojętność religijna, rozumiana jako brak za-
angażowania w kwestie wiary, prowadzą do duchowego i społecznego

__________________________

* OD REDAKCJI: Artykuł jest zapisem referatu, który wygłosił o. prof. dr hab. Andrzej 
Napiórkowski OSPPE, dyrektor Instytutu Teologii Fundamentalnej, Ekumenii i Dialogu 
UPJPII, w dniu 17 września 2025 r. podczas Zjazdu Teologów Dogmatycznych w Gnieźnie.



ANDRZEJ NAPIÓRKOWSKI16

bankructwa. Pismo Święte ostrzega: „Głupi mówi w swoim sercu: Nie 
ma Boga” (Ps 14,1), wskazując na duchową pustkę wynikającą z odrzu-
cenia Stwórcy. Niniejszy artykuł analizuje to zjawisko, odwołując się do 
literackich intuicji Fiodora Dostojewskiego, filozoficznych analiz Henri 
de Lubaca oraz antropologicznych refleksji Karola Wojtyły/Jana Pawła II, 
wzbogacając je o biblijne podstawy. Celem jest ukazanie, że nieobecność 
chrześcijaństwa prowadzi do rozpadu jednostki, społeczeństwa i kultury, 
podczas gdy wiara chrześcijańska, zakorzeniona w Słowie Bożym, oferuje 
drogę do pełnego humanizmu.

1. Ateizm w myśli Fiodora Dostojewskiego

Fiodor Dostojewski (1821–1881), jeden z najwybitniejszych pisa-
rzy i myślicieli XIX wieku, w swoich powieściach przedstawia ateizm jako 
dramat ludzkiego serca, umysłu i społeczeństwa. Jego dzieła – „Zbrodnia 
i kara” (1866), „Biesy” (1872) oraz „Bracia Karamazow” (1880) – ukazują 
różne oblicza odrzucenia Boga, analizując ich konsekwencje dla jednostki 
i cywilizacji.

1.1. Ateizm egzystencjalny i indywidualistyczny:
„Zbrodnia i kara”

W „Zbrodni i karze” Rodion Raskolnikow reprezentuje ateizm eg-
zystencjalny, który wyraża się w próbie samoubóstwienia. Tworzy teorię 
„człowieka niezwykłego”, który ma prawo przekraczać normy moralne, 
usprawiedliwiając zabójstwo wyższą koniecznością. Odrzucenie Boga jako 
źródła moralności prowadzi go do wewnętrznego rozdarcia, poczucia winy 
i duchowego kryzysu. Pismo Święte przestrzega przed taką postawą: „Nie 
błądźcie: Bóg nie dozwala z siebie szydzić. A co człowiek sieje, to i żąć bę-
dzie” (Ga 6, 7). Raskolnikow odrzucając Boga, sieje chaos, który prowadzi 
do jego psychicznej i etycznej katastrofy. Dostojewski ukazuje, że życie bez 
transcendencji kończy się autodestrukcją, a powrót do wiary, symbolizowa-
ny przez nawrócenie Raskolnikowa, otwiera drogę do odkupienia.



BANKRUCTWO ATEIZMU I OBOJĘTNOŚCI 17

1.2.	 Ateizm ideologiczny i polityczny: „Biesy”

W „Biesach” ateizm przybiera formę ideologiczną i społeczną. Posta-
cie takie jak Mikołaj Stawrogin i Piotr Wierchowieński reprezentują nihilizm, 
który odrzuca chrześcijańskie fundamenty kultury na rzecz rewolucyjnych 
idei. Ateizm staje się narzędziem politycznym, prowadzącym do przemocy, 
chaosu i destrukcji społecznej. Dostojewski ostrzega, że ateizm kolektywny, 
oderwany od metafizyki, niszczy cywilizację. Pismo Święte przypomina: „Gdy 
sprawiedliwość jest odrzucona, cóż pozostaje ludowi, jeśli nie stado zwierząt?” 
(Syr 10 ,2). Zastąpienie boskiego porządku ludzkimi ambicjami prowadzi do 
anarchii, co czyni „Biesy” proroczą diagnozą totalitaryzmów XX wieku.

1.3. Ateizm filozoficzny: „Bracia Karamazow”

Najgłębszy wymiar ateizmu Dostojewski przedstawia w „Braciach 
Karamazow” poprzez postać Iwana Karamazowa, który formułuje bunt: 
„Jeśli Boga nie ma, wszystko wolno”. Ten intelektualny ateizm wyni-
ka z krytyki problemu zła i cierpienia niewinnych. Iwan nie neguje Boga 
wprost, lecz odrzuca Jego świat, nie godząc się na niesprawiedliwość. Jego 
dramat odzwierciedla słowa Hioba: „Dlaczego żyją bezbożni, starzeją się 
i nawet nabierają siły?” (Hi 21, 7). Dostojewski pokazuje, że ten typ ate-
izmu, choć głęboko intelektualny, prowadzi do nihilizmu i rozpaczy. Iwan 
staje się symbolem człowieka, który, odrzucając Boga, traci sens istnienia.

1.4. Ateizm praktyczny

W całej twórczości Dostojewskiego pojawia się także ateizm prak-
tyczny – życie „tak, jakby Boga nie było”. Nawet bohaterowie deklarujący 
wiarę często odcinają moralność od transcendencji, co prowadzi do kryzysu 
moralnego. Pismo Święte ostrzega: „Strzeżcie się, aby wasze serca nie dały 
się zwieść, byście nie odeszli i nie służyli obcym bogom” (Pwt 11, 16). 
Podsumowując, w twórczości Dostojewskiego można wyróżnić cztery typy 
ateizmu: 1. egzystencjalny („Zbrodnia i kara”): rozpad psychiki jednostki; 
2. ideologiczny („Biesy”): rozpad społeczeństwa; 3. filozoficzny („Bracia 
Karamazow”): rozpad sensu istnienia; 4. praktyczny: ukryta pokusa moral-
nego relatywizmu.



ANDRZEJ NAPIÓRKOWSKI18

Każdy z tych typów ukazuje, że odrzucenie Boga prowadzi do ban-
kructwa. Dostojewski podkreśla, że tylko powrót do chrześcijańskiej wiary, 
zgodny z wezwaniem: „Szukajcie Pana, gdy się pozwala znaleźć” (Iz 55, 6), 
może przywrócić harmonię i sens.

2. Dramat humanizmu ateistycznego
według Henri de Lubaca

Przejdźmy teraz do refleksji Henri de Lubaca (1896–1991), zawartej 
w jego dziele „Dramat humanizmu ateistycznego” (1944), gdzie analizuje 
filozoficzne i duchowe źródła nowoczesnego ateizmu, ukazując jego tra-
giczne konsekwencje dla człowieka i kultury. Francuski jezuita postrzega 
ateizm jako dramat człowieka, który próbuje budować sens i moralność bez 
odniesienia do transcendencji. Nowoczesny ateizm to projekt cywilizacyj-
ny, który dąży do stworzenia humanizmu bez Boga. Pismo Święte przypo-
mina: „Bez Pana nic nie możecie uczynić” (J 15, 5). De Lubac podkreśla, 
że ateizm jest iluzorycznym projektem, który prowadzi do antyhumanizmu 
i nihilizmu.

2.1. Geneza ateizmu

De Lubac analizuje trzech kluczowych myślicieli: Ludwiga Feuer-
bacha, Karla Marxa oraz Friedricha Nietzschego.

Feuerbach w „Istocie chrześcijaństwa” (1841) przedstawia religię 
jako projekcję ludzkich pragnień. Bóg jest tworem wyobraźni, a ateizm to 
proces „odzyskiwania” człowieka. Ta wizja redukuje człowieka do jego 
własnych ograniczeń, co sprzeczne jest z biblijną prawdą: „Stworzył Bóg 
człowieka na swój obraz” (Rdz 1, 27).

Z kolei K. Marx przejmuje ideę Feuerbacha, nadając jej wymiar po-
lityczny. W „Przyczynku do krytyki heglowskiej filozofii prawa” (1844) 
określa religię jako „opium ludu”. Odrzucenie Boga staje się warunkiem 
sprawiedliwego społeczeństwa, ale prowadzi do totalitaryzmu. Pismo 
Święte ostrzega: „Nie ma sprawiedliwego, nawet ani jednego” (Rz 3,10) 
bez odniesienia do Boga.

Natomiast Nietzsche w „Tako rzecze Zaratustra” (1883–1885) ogła-
sza „śmierć Boga”, czyli kres absolutów i wartości. „Wola mocy” i „nad-



BANKRUCTWO ATEIZMU I OBOJĘTNOŚCI 19

człowiek” miały zastąpić Boga, lecz prowadzą do nihilizmu. Słowa Psalmu 
odpowiadają: „Pan spogląda z niebios na synów ludzkich, by zobaczyć, czy 
jest rozumny, który szuka Boga” (Ps 14, 2).

2.2. Konsekwencje humanizmu bez Boga

Humanizm ateistyczny obiecuje wyzwolenie, lecz niszczy fun-
damenty wolności i godności. Człowiek, odcięty od transcendencji, traci 
oparcie w wartościach absolutnych. Próby stworzenia „religii człowieka” 
kończą się totalitaryzmami, przemocą i relatywizmem moralnym. Pismo 
Święte ostrzega: „Biada tym, którzy zło nazywają dobrem, a dobro złem” 
(Iz 5, 20). De Lubac podkreśla, że kultura po „śmierci Boga” popada w pe-
symizm i rozpacz.

Francuski teolog proponuje chrześcijański humanizm jako odpo-
wiedź na dramat ateizmu. W tajemnicy Wcielenia chrześcijaństwo potwier-
dza godność człowieka: „Słowo stało się ciałem i zamieszkało wśród nas” 
(J 1, 14). Teocentryzm nie umniejsza człowieka, lecz stanowi fundament 
autentycznego humanizmu. Chrześcijaństwo nie walczy z pragnieniem hu-
manizmu, lecz je dopełnia, oferując drogę do odkrycia prawdziwej wielko-
ści i powołania.

3. Antropologia chrześcijańska Karola Wojtyły

Myśl de Lubaca znajduje dopełnienie w antropologii Karola Wojty-
ły (1920–2005), rozwiniętej w „Osobie i czynie” (1969) oraz w nauczaniu 
Jana Pawła II. Centralna teza brzmi: „Człowiek nie może zrozumieć siebie 
bez Chrystusa” („Redemptor hominis”, 1979).

W tej swojej pierwszej encyklice – podkreślając ludzki wymiar 
tajemnicy odkupienia – Jan Paweł II pisał: „Człowiek nie może żyć bez 
miłości. Człowiek pozostaje dla siebie istotą niezrozumiałą, jego życie 
jest pozbawione sensu, jeśli nie objawi mu się Miłość, jeśli nie spotka się 
z Miłością, jeśli jej nie dotknie i nie uczyni w jakiś sposób swoją, jeśli nie 
znajdzie w niej żywego uczestnictwa. I dlatego właśnie Chrystus-Odkupi-
ciel, jak to już zostało powiedziane, „objawia w pełni człowieka samemu 
człowiekowi”. To jest ów – jeśli tak wolno się wyrazić – ludzki wymiar Ta-
jemnicy Odkupienia. Człowiek odnajduje w nim swoją właściwą wielkość, 



ANDRZEJ NAPIÓRKOWSKI20

godność i wartość swego człowieczeństwa. Człowiek zostaje w Tajemni-
cy Odkupienia na nowo potwierdzony, niejako wypowiedziany na nowo. 
Stworzony na nowo! „Nie ma już Żyda ani poganina, nie ma już niewolnika 
ani człowieka wolnego, nie ma mężczyzny ani kobiety, wszyscy bowiem 
jesteście kimś jednym w Chrystusie Jezusie” (Ga 3, 28). Człowiek, który 
chce zrozumieć siebie do końca – nie wedle jakichś tylko doraźnych, czę-
ściowych, czasem powierzchownych, a nawet pozornych kryteriów i miar 
swojej własnej istoty – musi ze swoim niepokojem, niepewnością, a tak-
że słabością i grzesznością, ze swoim życiem i śmiercią, przybliżyć się do 
Chrystusa” („Redemptor hominis” 10).

3.1. Integralność osoby w świetle tajemnicy Wcielenia

W „Osobie i czynie” Wojtyła ukazuje, że człowiek realizuje się przez 
działanie, ale tylko w odniesieniu do prawdy. Wolność oderwana od praw-
dy prowadzi do autodestrukcji. Człowiek jest osobą – bytem relacyjnym, 
otwartym na Boga i innych. Pismo Święte potwierdza: „Nie jest dobrze, 
żeby człowiek był sam” (Rdz 2, 18). Redukcja człowieka do autonomicznej 
jednostki prowadzi do alienacji.

Soborowa konstytucja „Gaudium et spes” (1965), współtworzona 
przez Wojtyłę, stwierdza: „Tajemnica człowieka naprawdę wyjaśnia się tyl-
ko w tajemnicy Słowa Wcielonego”. Chrześcijaństwo nie przeciwstawia 
Boga człowiekowi, lecz ukazuje ich jedność w Chrystusie: „Ja jestem drogą 
i prawdą, i życiem” (J 14, 6). Warto wymiar ludzkiej duchowości poszerzyć 
o teologię ciała. W teologii ciała Jan Paweł II rozwija ideę „bezinteresow-
nego daru z siebie” jako alternatywy dla egoistycznej antropologii ateizmu. 
Człowiek realizuje się w relacjach opartych na miłości: „Nikt nie ma więk-
szej miłości od tej, gdy ktoś życie swoje oddaje za przyjaciół swoich” (J 15, 
13). Ta wizja przeciwstawia się nihilizmowi i indywidualizmowi.

Antropologia Wojtyły podkreśla, że człowiek potrzebuje odniesie-
nia do transcendencji. Odrzucenie Boga prowadzi do egoizmu i utraty sen-
su. Chrześcijaństwo, przez tajemnicę Wcielenia i etykę daru, oferuje drogę 
do autentycznego humanizmu, który łączy wolność z odpowiedzialnością 
i miłością.



BANKRUCTWO ATEIZMU I OBOJĘTNOŚCI 21

3.2. Obojętność religijna jako degradacja człowieka

Jan Paweł II w liście apostolskim „Tertio millennio adveniente” 
(1994) wskazuje na obojętność religijną jako pogłębienie kryzysu ateizmu: 
„Jakże możemy milczeć o  religijnej obojętności, która sprawia, że wielu 
ludzi żyje dziś tak, jakby Bóg nie istniał, lub zadowala się mglistą religijno-
ścią, niezdolną do zmierzenia się z kwestią prawdy i wymogiem spójności? 
Do tego należy dodać powszechną utratę transcendentnego sensu ludzkiego 
życia i zamęt w sferze etycznej, nawet w odniesieniu do fundamentalnych 
wartości, takich jak szacunek dla życia i rodziny. Synowie i córki Kościo-
ła również muszą dokonać samooceny w tym względzie: w jakim stopniu 
zostali ukształtowani przez klimat sekularyzmu i  relatywizmu etycznego 
i jaką odpowiedzialność ponoszą, w obliczu narastającego braku religii, za 
to, że nie ukazali prawdziwego oblicza Boga, popełniając błędy w swoim 
życiu religijnym, moralnym i społecznym?”.

Obojętność prowadzi do relatywizmu etycznego i utraty sensu, co 
Pismo Święte opisuje: „Serce ich jest ociężałe, a uszy ich stępiały” (Mt 13, 
15). Kościół musi ukazywać prawdziwe oblicze Boga, by przeciwdziałać 
sekularyzmowi.

4. Chrześcijaństwo odpowiedzią na kryzys:
teocentryczny humanizm

Analiza myśli Dostojewskiego, de Lubaca i Wojtyły, wsparta biblij-
nymi odniesieniami, ukazuje, że ateizm i obojętność religijna prowadzą do 
duchowego, moralnego i społecznego bankructwa. Chrześcijaństwo, z jego 
teocentrycznym humanizmem, oferuje jedyną drogę do ocalenia człowieka: 
„Ja przyszedłem po to, aby owce miały życie i miały je w obfitości” (J 10, 
10).

Chrześcijaństwo potwierdza godność człowieka w relacji z Bogiem: 
„Wy jesteście solą ziemi, wy jesteście światłem świata” (Mt 5, 13-14). Teo-
centryzm nie umniejsza człowieka, lecz stanowi fundament autentycznego 
humanizmu. Bankructwo ateizmu i obojętności ujawnia się w rozpadzie 
psychicznym (Dostojewski), cywilizacyjnym (de Lubac) i egzystencjal-
nym (Wojtyła). Ateizm obiecuje wolność, lecz przynosi nihilizm i antyhu-
manizm. Obojętność religijna pogarsza ten dramat, czyniąc życie płytkim 
i bezsensownym. Odpowiedzią jest chrześcijański humanizm, gdzie czło-



ANDRZEJ NAPIÓRKOWSKI22

wiek odnajduje siebie w Bogu i darze z siebie. Tylko w Chrystusie tajem-
nica człowieka znajduje pełne wyjaśnienie, ocalając przed duchową pustką 
nowoczesności. De Lubac diagnozuje dramat kultury nowoczesnej: huma-
nizm bez Boga staje się antyhumanizmem. Odrzucenie transcendencji nisz-
czy człowieka od wewnątrz. Karol Wojtyła / Jan Paweł II odpowiada na ten 
kryzys pozytywnie, proponując antropologię chrześcijańską, w której czło-
wiek odnajduje siebie w Chrystusie i w darze z siebie samego. Obaj autorzy 
dochodzą do wspólnego wniosku: tylko humanizm zakorzeniony w Bogu 
jest prawdziwie humanistyczny i zdolny ocalić człowieka.

Kościół ma kluczową rolę w przeciwdziałaniu ateizmowi i obojęt-
ności religijnej. Poprzez głoszenie Ewangelii i życie zgodne z jej zasadami, 
Kościół ukazuje prawdziwe oblicze Boga: „Idźcie więc i nauczajcie wszyst-
kie narody” (Mt 28, 19). Powstaje pytanie: jak pomóc współczesnemu czło-
wiekowi, kiedy przez ateizm czy też obojętność religijną dochodzi do tak 
znacznej degradacji jego człowieczeństwa? Obojętność religijna jawi się tu 
raczej jako brak zainteresowania sprawami religii niż aktywne zaprzeczenie 
jej. Może być praktyczna („nie obchodzi mnie Bóg, żyję swoim życiem”), 
ale może też prowadzić do pewnej pustki egzystencjalnej – bo nie zastę-
puje religii żadnym innym fundamentem. Bywa więc bardziej „neutralna” 
niż ateizm, ale też łatwiej może prowadzić do obojętności wobec wartości, 
sensu czy wspólnoty.

Pomaganie osobom, które straciły nadzieję, wymaga empatii, cier-
pliwości i odpowiedniego podejścia. Oto kilka praktycznych wskazówek, 
jak można je wspierać. Przede wszystkim: słuchać bez oceniania. W swojej 
misyjnej gorliwości, chrześcijanie, muszą dawać przestrzeń, aby inni mogli 
wyrazić swoje uczucia i myśli. Słuchać trzeba aktywnie, nie przerywając, 
nie bagatelizując ich problemów ani nie oferując od razu rozwiązań. Cza-
sem samo poczucie bycia wysłuchanym może przynieść ulgę. Następnie: 
obecność i wsparcie emocjonalne są kluczowe. Małe gesty, jak rozmowa 
przy kawie czy wspólny spacer, mogą znaczyć więcej niż myślisz. Osoby 
bez religijności często czują, że nie ma sensu działać. Należy je zachęcać 
do małych, osiągalnych celów, np. „może spróbujesz dzisiaj zrobić jedną 
rzecz, która sprawia ci przyjemność?”. Podkreślać ich postępy, nawet jeśli 
są niewielkie. W towarzyszeniu osobom niewierzącym, winno się unikać 
banalnych rad. Zwroty typu „weź się w garść” czy „będzie dobrze” mogą 
brzmieć jak bagatelizowanie. Zamiast tego winno się może powiedzieć: 
„widzę, że jest ci ciężko, jak mogę ci pomóc?”. W takim postępowaniu 
trzeba też dużo modlitwy, która uczy nas cierpliwości. Odbudowanie du-



BANKRUCTWO ATEIZMU I OBOJĘTNOŚCI 23

chowości to proces, który wymaga czasu. Nie wolno naciskać, aby osoba 
„szybko się pozbierała”. Konsekwentna obecność i wsparcie dopiero z cza-
sem mogą stopniowo przynieść zmianę. Trzeba też pamiętać, że pomaganie 
innym może być emocjonalnie wyczerpujące. Musimy też mieć pewność, 
że posiadamy duchowe i modlitewne wsparcie ze strony naszej grupy, para-
fii, diecezji czy Kościoła powszechnego.

Wnioski

Ateizm i obojętność religijna prowadzą do kryzysu jednostki, społe-
czeństwa i kultury. Dostojewski ukazuje, że odrzucenie Boga skutkuje roz-
padem psychicznym, społecznym i egzystencjalnym. De Lubac podkreśla, 
że humanizm ateistyczny prowadzi do nihilizmu i totalitaryzmu. Wojtyła 
wskazuje, że tylko w Chrystusie człowiek odkrywa swoją godność. Pismo 
Święte potwierdza: „W Nim było życie, a życie było światłością ludzi” (J 1, 
4). Chrześcijaństwo oferuje drogę do autentycznego humanizmu, przywra-
cając człowiekowi sens i nadzieję.

Podsumowując: ateizm jednostkowy rozkłada psychikę, społeczny 
– społeczeństwo, a filozoficzny – sens istnienia. To bankructwo idei, która 
obiecuje wolność, a przynosi zniewolenie.

Bibliografia

Dostojewski F., Biesy, Stellovsky, Petersburg 1872.
Dostojewski F., Bracia Karamazow, Stellovsky, Petersburg 1880.
Dostojewski F., Zbrodnia i kara, Stellovsky, Petersburg 1866.
Feuerbach L., Istota chrześcijaństwa, Otto Wigand, Lipsk 1841.
Jan Paweł II, Encyklika Redemptor hominis, Libreria Editrice Vaticana, Watykan 1979.
Jan Paweł II, List apostolski Tertio millennio adveniente, Libreria Editrice Vaticana, 

Watykan 1994.
Lubac H. de, Dramat humanizmu ateistycznego, Éditions du Cerf, Paryż 1944.
Marx K., Przyczynek do krytyki heglowskiej filozofii prawa, Deutsch-Französische 

Jahrbücher, Paryż 1844.
Nietzsche F., Tako rzecze Zaratustra, Ernst Schmeitzner, Chemnitz 1883-1885.
Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu, Pallottinum, Poznań 2008.
Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska Gaudium et spes, Libreria Editrice 

Vaticana, Watykan 1965.
Wojtyła K., Osoba i czyn, Polskie Towarzystwo Teologiczne, Kraków 1969.



ANDRZEJ NAPIÓRKOWSKI24

THE BANKRUPTCY OF ATHEISM AND INDIFFERENCE

A b s t r a c t

This article analyzes the phenomenon of atheism and religious indifference. 
It draws on the literature of Fyodor Dostoyevsky, the philosophical reflections 
of Henri de Lubac, and the Christian anthropology of Karol Wojtyła / John Paul 
II. Atheism and religious indifference lead to a crisis of the individual, society, 
and culture. According to Dostoyevsky, the rejection of faith in God results in 
psychological, social, and existential decay. De Lubac emphasizes that atheistic 
humanism leads to nihilism and totalitarianism. Wojtyła argues that only in Christ 
does man discover his dignity. In short, individual atheism disintegrates the psy-
che, social atheism disintegrates society, and philosophical atheism disintegrates 
the meaning of existence. The ideas of atheism and indifference promise freedom, 
but in reality, bring enslavement. From this perspective, Christianity appears as the 
only path to authentic humanism, capable of protecting man from nihilism, despair 
and self-destruction.

Keywords: atheism, religious indifference, Christianity, authentic humanism, Fy-
odor Dostoyevsky, Henri de Lubac, Karol Wojtyła/John Paul II

Słowa kluczowe: ateizm, indyferentyzm religijny, chrześcijaństwo, autentyczny 
humanizm, Fiodor Dostojewski, Henri de Lubac, Karol Wojtyła/Jan Paweł II



DISSERTATIONES PAULINORUM                                                               TOM XXXIV/2 – 2025

Jan Mazur OSPPE

ROSYJSKI WĄTEK FATIMSKIEGO PRZESŁANIA

1. Wprowadzenie

Tytuł niniejszego tekstu już na wstępie może budzić pewne wątpli-
wości. Jest to poniekąd zrozumiałe, wszak dziś w dyskursie naukowym, 
także teologicznym, nierzadko dochodzi do niebezpiecznego pomieszania 
sacrum z profanum, religii z polityką. Słynne wydarzenia, jakie miały miej-
sce w Fatimie w 1917 roku trzeba jednak uznać za rzeczywistość religijną 
z wyraźnym odniesieniem do szeroko rozumianej polityki. Chodzi oczy-
wiście o uznane przez Kościół fatimskie objawienia (zjawienia) maryjne 
z okresu od 13 maja do 13 października 1917 roku. Świadkami objawień 
była trójka dzieci Franciszek i Hiacynta Marto oraz Łucja dos Santos. Jak 
powszechnie wiadomo, podczas objawień fatimskich można było zaobser-
wować tzw. Cud Słońca, który miał być widziany przez około 60 tysięcy 
osób, obecnych na miejscu objawień w Cova da Iria oraz w okolicznych 
miejscowościach. Podczas tych objawień Matka Boża miała przekazać 
dzieciom trzy tajemnice fatimskie, które początkowo nie zostały upublicz-
nione. Dwie z nich ujawniono opinii publicznej w 1941 roku na polecenie 
biskupa Fatimy. Natomiast trzecią tajemnicę podano do wiadomości do-
piero w 2000 roku.

W czasie trzeciego objawienia, 13 lipca 1917 roku, Matka Boża 
Fatimska przekazała dzieciom wiadomość, że trwająca wówczas pierw-
sza wojna światowa dobiega końca, ale jeśli ludzie nadal będą obrażać 
Boga, to za pontyfikatu następnego papieża (czyli Piusa XI, gdyż wtedy, tj. 
w 1917 roku, papieżem był Benedykt XV) wybuchnie jeszcze straszniejsza 
wojna. Z dalszej treści objawienia wynika, że aby temu nieszczęściu za-
pobiec konieczne będzie poświęcenie Rosji Niepokalanemu Sercu Maryi 
oraz Komunia św. wynagradzająca w pierwsze soboty miesiąca. Jeżeli te 



JAN MAZUR26

życzenia zostaną spełnione, to - jak zapewniła Matka Boża - Rosja nawróci 
się i na świecie zapanuje pokój.

W ramach niniejszego zagajenia można by jeszcze dodać, że Fran-
ciszek i Hiacynta zmarli niedługo po objawieniach. Papież Jan Paweł II be-
atyfikował ich 13 maja 2000 roku, zaś papież Franciszek dokonał aktu ka-
nonizacji w dniu 13 maja 2017 roku1. Łucja odeszła do wieczności w 2005 
roku, wstąpiwszy uprzednio do klauzurowego Zakonu Karmelitanek 
(klasztoru Najświętszej Maryi Panny z Góry Karmel w Coimbrze), przyj-
mując imię siostry Marii Łucji od Jezusa i Niepokalanego Serca Maryi2. 
Kościół po zbadaniu wydarzeń i treści objawień nie znalazł sprzeczności 
z katolicką wiarą i uznał ich autentyczność w październiku 1930 roku.

Zważywszy na tytuł prezentowanego tekstu, głównym przedmio-
tem rozważań będzie rosyjski wątek objawień. Wydaje się on być ważny 
i wciąż aktualny.

2. Przesłanie z 13 lipca 1917 roku

Pomimo trudności, jakich doświadczyła Łucja dos Santos w związ-
ku z pierwszym i drugim objawieniem3, 13 lipca 1917 roku wraz z Fran-
ciszkiem i Hiacyntą znowu udała się do Cova da Iria. Wtedy Matka Boża 
objawiając się dzieciom po raz trzeci, ujawniła „tajemnice fatimskie”. Po-
nadto roztoczyła przed dziećmi wizję piekła, by im uświadomić przyczynę 
wszelkich nieszczęść, jaką jest grzech człowieka. Zapewniła też, iż dzięki 

1 Zob. Duchowość Błogoslawionych z Fatimy, zebrał: Louis Kondor SVD, tłum. 
Janusz Wyszyński, Tygodnik Katolicki „Niedziela”, Częstochowa 2000.

2 Wiele interesującego światła w rozpoznanie portretu ludzkiego i chrześcijańskiego 
siostry Łucji wnosi książka: Wspomnienia siostry Łucji z Fatimy, t. 2, zebrał: Ludwik 
Kondor SVD, oprac. Luciano Cristino, tłum. Beata Kozakiewicz, Secretariado dos 
Pastorinhos, Fatima - Portugal 2003.

3 Dokładny opis poszczególnych objawień, w tym również dwóch pierwszych, które 
miały miejsce w maju oraz w czerwcu 1917 roku, można znaleźć w obszernej literaturze 
na ten temat. Przykładowo zob. T. Tindal-Robertson, W. Łaszewki, Fatima, Kościół 
i Trzecie Tysiąclecie, Wydawnictwo Sióstr Loretanek, Warszawa 1995; W. Bożejewicz, 
Objawienia Matki Bożej w Fatimie w perspektywie historii pontyfikatów papieży XX stule-
cia, „Studia Paradyskie” 2014, nr 24, s. 7–67; J. Drozd, Orędzie Niepokalanej. Historia 
i sens objawień fatimskich, przedmowa: kard. F. Macharski, Księża Salwatorianie, Kraków 
1990; K. Klauza, Wizualizacja idei przewodnich zawartych w objawieniach fatimskich. 
Analiza semantyczna, „Salvatoris Mater” 2016, nr 18 (1-4), s. 238–285; J. Mandziuk, Rok 
1917 w Rosji i w Fatimie, „Kościół w Polsce. Dzieje i Kultura” 2018, nr 17, s. 177–196.



ROSYJSKI WĄTEK FATIMSKIEGO PRZESŁANIA 27

poświęceniu się Jej Niepokalanemu Sercu wiele dusz uniknie potępienia. 
Jednocześnie zachęciła dzieci, aby w modlitwie różańcowej po każdej 
tajemnicy, wypowiadały następujące słowa: „O mój Jezu, przebacz nam 
nasze grzechy, zachowaj nas od ognia piekielnego, zaprowadź wszystkie 
dusze do nieba i dopomóż szczególnie tym, którzy najbardziej potrzebują 
Twojego miłosierdzia!”4.

Wedle przesłania fatimskiego, zasadniczą bowiem przyczyną nie-
szczęść, szczególnie zaś trwającej jeszcze wtedy pierwszej wojny świa-
towej, są grzechy ludzkości. W trzecim objawieniu Matka Boża zwróci-
ła uwagę na jeden z nich, który powoduje najbardziej tragiczne skutki. 
Orędzie określa ten grzech jako „błędy Rosji”. Jak wiadomo, był to czas, 
w którym przygotowywano zamach na chrześcijańską Rosję. Podjęto już 
pierwsze kroki, by uczynić z niej państwo wojującego ateizmu. Wiarę 
w Boga miała zastąpić ideologia marksistowskiego materializmu.

Błędy Rosji, o których mówiła Najświętsza Maryja Panna w lipcu 
1917 roku oznaczają więc niebezpieczeństwo całkowitego usunięcia Boga 
ze świata ludzkiej myśli. W orędziu sprawa postawiona jest jasno: jeśli 
grzech ten nie zostanie przezwyciężony, to z jego powodu ludzkość cze-
kają nowe wojny, a Kościół będzie prześladowany, ale jeśli ludzie spełnią 
prośby Maryi i przestaną obrażać Boga grzechami, to nastanie pokój i wie-
le dusz zostanie uratowanych przed groźbą wiecznego potępienia. Wobec 
tego warto zapytać o to, jaka to była prośba. Odpowiedzią niech będą za-
piski siostry Łucji, uczestniczki objawień fatimskich, która tak oto relacjo-
nuje wypowiedź Matki Bożej:

„Widzieliście piekło, dokąd idą dusze biednych grzeszników. Aby 
je zbawić, Bóg chce ustanowić w świecie nabożeństwo do mego Niepoka-
lanego Serca. Jeżeli zostanie zrobione to, co wam powiem, wiele dusz bę-
dzie zbawionych i nastanie pokój. Wojna zmierza ku końcowi. Lecz jeżeli 
ludzie nie przestaną obrażać Boga, wybuchnie druga [wojna], jeszcze gor-
sza, w czasie panowania Piusa XI. Gdy zobaczycie noc rozświetloną nie-
znanym światłem, wiedzcie, że jest to wielki znak, który da wam Bóg, iż 
nadchodzi kara dla świata za jego zbrodnie w postaci wojny, głodu i prze-
śladowania Kościoła oraz Ojca Świętego.

Aby temu zapobiec, przyjdę prosić o poświęcenie Rosji mojemu 
Niepokalanemu Sercu oraz o Komunię św. wynagradzającą, w pierwsze 

4 Siostra Łucja mówi o Fatimie (Wspomnienia siostry Łucji), zebrał: Ludwik Kondor 
SVD, oprac. Joachim M. Alonso CMF, Vice-Postulação, Fatima 1989, s. 98.



JAN MAZUR28

soboty miesiąca. Jeżeli moje prośby zostaną wysłuchane, Rosja nawró-
ci się i nastanie pokój. Jeżeli nie, [kraj ten] rozpowszechni swe błędy po 
świecie, wywołując wojny i prześladowania Kościoła Świętego. Dobrzy 
będą umęczeni, Ojciec Święty będzie musiał wiele wycierpieć, różne na-
rody będą unicestwione. Na koniec moje Niepokalane Serce zatryumfuje. 
Ojciec Święty poświęci mi Rosję, która się nawróci i będzie dany światu 
na pewien czas pokój”5.

W orędziu tym Matka Boża oznajmia więc, że przyjdzie ponownie, 
aby prosić o formalne poświęcenie Rosji Jej Niepokalanemu Sercu i o Ko-
munię św. w pięć pierwszych sobót miesiąca. Był to wszakże czas, kiedy 
w Rosji trwała rewolucja lutowa. Jak wiadomo, niebawem, w październiku 
(listopadzie) wybuchła tragiczna w skutkach rewolucja bolszewicka.

3. Poświęcenie Rosji jako imperatyw

Zapowiedź konieczności poświęcenia Rosji Niepokalanemu Ser-
cu Maryi została spełniona podczas objawienia w dniu 13 czerwca 1929 
roku w kaplicy klasztornej w Tuy w Hiszpanii, gdy Maryja powiedziała do 
siostry Łucji: „Przyszła chwila, w której Bóg wzywa Ojca Świętego, aby 
wspólnie z biskupami całego świata poświęcił Rosję memu Niepokalanemu 
Sercu, obiecując ją uratować za pomocą tego środka. Tyle dusz zostaje po-
tępionych przez sprawiedliwość Bożą z powodu grzechów przeciwko mnie 
popełnionych. Przychodzę zatem prosić o zadośćuczynienie”6. Z pism sio-
stry Łucji wynika, że podobną treść miało również objawienie z 10 grudnia 
1925 roku. Niestety, mimo wielu listów, które wysłała do papieży Piusa XI 
i Piusa XII, akt tego rodzaju poświęcenia nie dochodził do skutku. Siostra 
Łucja nie zniechęcając się, posłuszna swojemu kierownikowi duchowemu, 
pod datą 2 grudnia 1940 roku wysłała kolejny list do Piusa XII. Widnieją 
w nim takie oto słowa: „Najświętsza Maryja Panna prosiła o poświęcenie 
Rosji Jej Niepokalanemu Sercu, obiecując powstrzymać przez to rozszerza-
nie się jej błędów i doprowadzić do jej nawrócenia (...). Kilka razy nasz Pan 
dał mi wewnętrznie poznać, iż spełnienie tej prośby jest czymś naglącym. 
Ostatnio obiecał skrócić czas cierpień, którym postanowił ukarać narody za 
ich zbrodnie [dopuszczające] wojnę, głód i różne prześladowania świętego 

5 Cyt. za: T. Tindal-Robertson, W. Łaszewki, Fatima, Kościół i Trzecie Tysiąclecie, 
s. 40; por. Siostra Łucja mówi o Fatimie (Wspomnienia siostry Łucji), s. 97 i 153.

6 T. Tindal-Robertson, W. Łaszewki, Fatima, Kościół i Trzecie Tysiąclecie, s. 54-55.



ROSYJSKI WĄTEK FATIMSKIEGO PRZESŁANIA 29

Kościoła i Waszej Świątobliwości, jeśli poświęcicie świat Niepokalanemu 
Sercu Maryi, z wyraźnym wspomnieniem Rosji i polecicie, aby wszyscy 
biskupi świata uczynili to samo w jedności z Waszą Świątobliwością”7.

Żądanie to mogło wydawać się dziwne, bo od jego spełnienia Bóg uza-
leżniał ocalenie Rosji, zniewolonej wówczas totalitarnym i bezbożnym ustro-
jem komunistycznym8. Jednakże pierwszym papieżem, który usiłował spełnić 
to życzenie Niebios był Pius XII. W dniu 31 października 1942 roku poświę-
cił świat Niepokalanemu Sercu Maryi, zaś w liście apostolskim Sacro ver-
gente anno z 7 lipca 1952 roku poświęcił narody Rosji Niepokalanemu Sercu 
Maryi. W dokumencie tym widnieją słowa: „Tak jak kilka lat temu poświę-
ciliśmy cały świat Niepokalanemu Sercu Matki Bożej, tak teraz, w sposób 
szczególny, poświęcamy wszystkie narody Rosji temu samemu Niepokala-
nemu Sercu”9. Z kolei Paweł VI ponowił to poświęcenie w dniu 21 listopada 
1964 roku w obecności ojców Soboru Watykańskiego II10. 

Interesująca jest modlitwa w formie aktu zawierzenia, która miała 
być wypowiedziana przez Jana Pawła II w Bazylice Najświętszej Maryi 
Panny Większej 7 czerwca 1981 roku. Oto tekst tego zawierzenia: O Mat-
ko ludzi i narodów, Ty znasz wszystkie ich cierpienia i nadzieje, masz 
matczyne wyczucie dla wszystkich zmagań między dobrem a złem, między 
światłem a ciemnością, które wstrząsają światem, przyjmij nasze wołanie 
skierowane w Duchu Świętym wprost do Twego Serca i ogarnij miłością 
Matki i Służebnicy Pańskiej tych, którzy najbardziej oczekują tego uści-
sku, a także tych, których zawierzenia oczekujesz w sposób szczególny. 
Weź pod swoją macierzyńską opiekę całą rodzinę ludzką, którą z czułą 
miłością powierzamy Tobie, o Matko. Niech dla wszystkich zbliży się czas 
pokoju i wolności, czas prawdy, sprawiedliwości i nadziei11. Wtedy siostra 
Łucja napisała do swojej przełożonej, że w odpowiedzi na tego rodzaju 
akt papieski Pan Jezus obiecał niegdyś szybki koniec wojny, ale ponieważ 
nie została w nim wyraźnie wspomniana Rosja, jej nawrócenie dokona się 

7 T. Tindal-Robertson, W. Łaszewki, Fatima, Kościół i Trzecie Tysiąclecie, s. 61.
8 Ocalenie to i jego sposób należy rozumieć przede wszystkim w kategoriach mistyki 

chrześcijańskiej. Dla przykładu zob. Duchowość Błogosławionych z Fatimy, zebrał: Louis 
Kondor SVD, tłum. Janusz Wyszyński, Tygodnik Katolicki „Niedziela”, Częstochowa 
2000, s. 93-99.

9 Cyt. za: 25 marca: poświęcenie Rosji i Ukrainy Niepokalanemu Sercu Maryi, w: 
https://www.vaticannews.va/pl/papiez/news/, dostęp: 12.07.2025.

10 Por. 25 marca: poświęcenie Rosji i Ukrainy Niepokalanemu Sercu Maryi.
11 25 marca: poświęcenie Rosji i Ukrainy Niepokalanemu Sercu Maryi.



JAN MAZUR30

później12. Niestety, zamach na życie Ojca św. w dniu 13 maja 1981 roku 
na pewien czas udaremnił to zawierzenie. Jeśli chodzi o samo poświęcenie 
Rosji, to Jan Paweł II dokonał trzech oficjalnych poświęceń świata Niepo-
kalanemu Sercu Maryi: jednego w Fatimie 13 maja 1982 roku, drugiego 
w Rzymie 25 marca 1984 roku i trzeciego ponownie w Fatimie 13 maja 
1991 roku13.

W poświęceniach tych po słowach: Stajemy tu zjednoczeni z wszyst-
kimi pasterzami Kościoła w szczególnej więzi, przez którą stanowimy jedno 
ciało i kolegium, dodał zdanie: W szczególny sposób oddajemy i poświę-
camy Tobie ludzi i narody, które najbardziej potrzebują tego oddania i po-
święcenia. Ponadto podczas poświęcenia w Rzymie 25 marca 1984 roku 
do oficjalnie wydrukowanego tekstu dołączył słowa modlitwy: [Maryjo] 
oświeć w szczególny sposób narody, wobec których oczekujesz, aby Tobie 
były poświęcone14. Jednak nie wymienił kluczowego słowa: Rosja15.

Chociaż wspomniany warunek nie został spełniony, a zadecydo-
wały o tym względy geopolityczne, szczególnie mocarstwowy status Rosji 
(wówczas jeszcze Związku Sowieckiego), to jednak na skutki poświęcenia 
nie trzeba było długo czekać. Otóż 13 maja 1984 roku doszło do dość tajem-
niczego zdarzenia w sowieckiej bazie w Siewiernomorsku koło Murmańska 
na Morzu Północnym. W tym dniu z nieznanych przyczyn nastąpił wybuch, 
który zniszczył znaczną część sowieckiego arsenału broni jądrowej. Oka-
zało się, że bez tego systemu pocisków Związek Sowiecki nie ma już szans 
na zwycięstwo w przypadku konfliktu z USA. W tej sytuacji osłabienie po-
tencjału atomowego stało się bezpośrednim powodem, dla którego ZSRS 
zdecydował się na politykę ustępstw. Rok później objął rządy na Kremlu 
Michaił Gorbaczow, który niebawem rozpoczął proces tzw. pierestrojki, 
czyli przebudowy istniejącego systemu. Dalej sprawy potoczyły się w spo-
sób, który po ludzku niepodobna było przewidzieć. Jak wiadomo, 8 grudnia 
1991 roku zawarto historyczny układ białowieski. Traktat ten stanowił, że 
ZSRS jako podmiot prawa międzynarodowego i byt geopolityczny przesta-
je istnieć, a na jego miejsce niepodległe już kraje (dotychczasowe republiki 

12 Por. T. Tindal-Robertson, W. Łaszewki, Fatima, Kościół i Trzecie Tysiąclecie, 
s. 62.

13 Zob. G. Turowski, Fatimski szlak w pontyfikacie Jana Pawła II, Wydawnictwo 
Sióstr Loretanek, Warszawa 2008, s. 16-32. 45-55.

14 Cyt. za: Czy Rosja została poświęcona Niepokalanemu Sercu Maryi?, w: http://
prawda-nieujawniona.blog.onet.pl/, dostęp: 21.01.2017.

15 Por. J. Mazur, Polacy oddali pokłon Królowi. O Jubileuszowym Akcie Przyjęcia 
Jezusa Chrystusa za Króla i Pana, Wydawnictwo Paulinianum, Częstochowa 2017, s. 111-112.



ROSYJSKI WĄTEK FATIMSKIEGO PRZESŁANIA 31

sowieckie) powołują Wspólnotę Niepodległych Państw. Układ podpisali ze 
strony Rosji – Borys Jelcyn, Ukrainy – Leonid Krawczuk i Białorusi – Sta-
nisław Szuszkiewicz, a więc przedstawiciele republik, które w 1922 roku 
powołały ZSRS. Czy Rosja się nawróciła? Trzeba przyznać, że formalnie 
odcięła się od ateizmu jako obowiązującej ideologii państwowej. Więcej, 
uznała chrześcijaństwo za wartość nieodzowną w państwie, zaś Cerkwi pra-
wosławnej przyznała naczelne miejsce wśród innych wyznań.

Upadek sowieckiego imperium jest znakiem, który bez trudu można 
kojarzyć z tajemnicą Fatimy. Czy jednak doszło do nawrócenia Rosji? Jeśli 
tak, to czy jest ono pełne, na miarę obietnicy zawartej w orędziu fatimskim? 
Obserwacja tego, co dzieje się dzisiejszej Rosji podpowiada, że owszem, 
nastąpiło odejście od bezbożnego komunizmu, ale nie jest to pełne nawró-
cenie w znaczeniu religijnym. Świadczy o tym choćby sama liczba doko-
nywanych aborcji w tym kraju. Według oficjalnych danych statystycznych, 
w Rosji w 2015 roku dokonano ponad półtora miliona aborcji. W rzeczywi-
stości liczba ta nie ilustruje całej skali problemu, gdyż nie uwzględnia wie-
lu przypadków zabijania dzieci nienarodzonych w klinikach prywatnych, 
gdzie nie prowadzi się żadnej dokumentacji. W Rosji istnieje także bardzo 
rozbudowane podziemie aborcyjne16.

W tej sytuacji nawrócenie Rosji niepodobna interpretować w ode-
rwaniu od jej stosunku do życia ludzkiego zagrożonego aborcją. Pod tym 
względem kapitalnej intuicji dostarcza św. Jan Paweł II. Wedle jego naucza-
nia, bezwarunkowe poszanowanie prawa do życia każdej niewinnej osoby - 
od poczęcia do naturalnej śmierci - jest jednym z filarów każdego cywilizo-
wanego społeczeństwa. Państwo posiada ludzkie oblicze jedynie wówczas, 
gdy uznaje ono za swą podstawową powinność obronę fundamentalnych 
praw człowieka, zwłaszcza prawa do życia. Nie można bowiem budować 
wspólnego dobra, którego strażnikiem jest państwo, jeśli się przyjmuje i to-
leruje najrozmaitsze formy poniżania i naruszania życia ludzkiego, zwłasz-
cza życia ludzi słabych i zepchniętych na margines, w tym również dzieci 
poczętych, a jeszcze nie narodzonych17.

Czyż to niepełne nawrócenie nie jest spowodowane niepełnym po-
święceniem? Pomimo jasnej intencji, wyrażonej z ogromną determinacją 
przez św. Jana Pawła II, słowo Rosja nie zostało jednak wypowiedziane. 
Wypowiedział je dopiero papież Franciszek. W dniu 25 marca 2022 roku 

16 A. Grajewski, Porażająca skala aborcji w Rosji, w: http://gosc.pl/, dostęp: 
20.01.2017.

17 Zob. Jan Paweł II. Encyklika Evangelium vitae, 101.



JAN MAZUR32

w bazylice św. Piotra Ojciec święty dokonał aktu poświęcenia całej ludzko-
ści, zwłaszcza Rosji i Ukrainy, Niepokalanemu Sercu Maryi. Wydarzenie 
to miało miejsce podczas nabożeństwa pokutnego w kontekście rosyjskiej 
inwazji na Ukrainę. Jak wiadomo, inwazja ta nastąpiła 24 lutego 2022 roku, 
a więc miesiąc wcześniej, będąc w gruncie rzeczy eskalacją wojny trwają-
cej od 2014 roku. W ten sposób Papież wyraził pragnienie, aby to poświę-
cenie przyniosło pokój i ulgę cierpiącym w wyniku konfliktu. Wypowie-
dział wówczas słowa: Matko Boża i Matko nasza, Twojemu Niepokalanemu 
Sercu uroczyście zawierzamy i poświęcamy siebie, Kościół i całą ludzkość, 
a zwłaszcza Rosję i Ukrainę18. Ten akt poświęcenia był wyraźną odpowie-
dzią na orędzie fatimskie z 1917 roku. Wygląda na to, że wola Najświętszej 
Maryi Panny została spełniona. Czy jednak ustały wojny? Czy błędy Rosji 
zostały przezwyciężone? Są to trudne pytania, których niepodobna stawiać 
wyłącznie na płaszczyźnie rozumu. Konieczne jest uwzględnienie płasz-
czyzny wiary. Problem jest wszakże w tym, że rozum może nie pojmować 
przesłanek wiary, zwłaszcza tych, które pochodzą od mistyków i świętych.

4. Naród rosyjski czy imperium rosyjskie?

W dyskursie na temat fatimskiego orędzia prawie w ogóle nie zwraca 
się uwagi na historyczny fakt, że w lipcu 1917 roku Rosja stanowiła im-
perium o charakterze wielonarodowym. Rosjanie oczywiście mieli w niej 
znaczenie decydujące, byli nacją dominującą, ale na rzeczywistość ówcze-
snej Rosji składała się obecność w niej narodów zniewolonych. Byli to nie 
tylko Polacy mający wszakże świadomość przynależności do nieistnieją-
cego na mapie politycznej Europy katolickiego państwa, ale także przykła-
dowo w większości protestanccy Estończycy, prawosławni Białorusini czy 
muzułmańskie kraje kaukaskie lub kaspijskie. Ówczesna Rosja to nie tylko 
dziedzictwo Rusi Moskiewskiej, ale w pewnym sensie także Rusi Kijow-
skiej, będącej przecież sercem dzisiejszej Ukrainy.

18 Akt poświęcenia Niepokalanemu Sercu Najświętszej Maryi Panny, w: https://www.
vatican.va/content/francesco/pl/prayers/documents/20220325-atto-consacrazione-cuore-
dimaria.html, dostęp: 12.07.2025.



ROSYJSKI WĄTEK FATIMSKIEGO PRZESŁANIA 33

Powstaje zatem uzasadnione pytanie: o jaką Rosję chodzi w objawie-
niach fatimskich? W tamtym czasie ludzie Zachodu, zwłaszcza w dalekiej 
Portugalii, postrzegali Rosję jako ogromny kraj na wschodzie Europy, funk-
cjonujący zgodnie z ustalonym porządkiem politycznym. Nie zdawano so-
bie sprawy z wielce skomplikowanej sytuacji etnicznej w imperialnej Rusi, 
której tożsamość na ogół kojarzono z dwoma centrami: Moskwą i Peters-
burgiem. Można więc przypuszczać, że Najświętsza Maryja Panna posłu-
żyła się takim właśnie wyobrażeniem Rosji jako najbardziej zrozumiałym 
dla adresatów fatimskiego orędzia. W przeciwnym razie potrzebne byłoby 
dodatkowe wyjaśnienie, korygujące niemal powszechne postrzeganie Ro-
sji przez ludzi Zachodu. Takiego zaś wyjaśnienia w przesłaniu fatimskim 
nie ma. Dlatego uprawnione wydają się pytania: czy Matka Boża mówiąc 
w 1917 roku o poświęceniu Rosji, miała na myśli także kraje wchodzące 
w skład Rosyjskiego Imperium? Czy Rosja oznacza wszystkie wspólno-
ty narodowe i etniczne zamieszkujące obszar ówczesnego imperium? Czy 
orędzie fatimskie można odnieść także do tej części Polski, która przynale-
żąc do zaboru rosyjskiego, stanowiła integralny składnik terytorium koja-
rzonego z Rosją?

Choć na powyższe pytania nie ma gotowych, jednoznacznych odpo-
wiedzi, to jednak można na nie spojrzeć z perspektywy dzisiejszej i zapy-
tać: czym jest Rosja doświadczona eksperymentem sowieckim? Czy błędy, 
które rozpowszechniła po świecie zostały przezwyciężone?

Walter Laqueur, uznany amerykański historyk XX wiecznej Europy 
w eseju zatytułowanym: Rosja: fałszywy świt? napisał: „Gdy upadł Związek 
Radziecki, większość Europejczyków, od wschodu po zachód, odetchnęła 
z ulgą i była święcie przekonana, że dawne czasy komunistycznej dyktatury, 
stalinizmu, represji wewnątrz kraju i agresji poza granicami bezpowrotnie 
minęły. Zachodni przywódcy z zadowoleniem powitali Michaiła Gorbaczo-
wa na stanowisku sekretarza generalnego Komunistycznej Partii Związku 
Radzieckiego w 1985 roku, a po nim rosyjskich prezydentów Borysa Jelcy-
na i Władimira Putina, wyrażając pragnienie współpracy z tymi przywódca-
mi. (...) Nie zdawano sobie wówczas powszechnie sprawy z tego, że droga 
Rosji ku wolności będzie długa i naznaczona trudnościami, mierzona raczej 
w pokoleniach niż w latach, oraz że na tej drodze będzie wiele przeciwno-
ści. System sowiecki przegrał, lecz Rosja wciąż ma potężne rezerwy ropy 
i gazu, wiele bomb atomowych i znaczący przemysł zbrojeniowy”19.

19 W. Laqueur, Ostatnie dni Europy. Epitafium dla Starego Kontynentu, tłum. Piotr 
Pawlaczek, Wydawnictwo Dolnośląskie, Wrocław 2008, s. 127.



JAN MAZUR34

Przytoczona opinia została wyrażona w 2006 roku, a więc w czasie, 
kiedy świat zachodni postrzegał Rosję jako kraj, który zerwał z systemem 
sowieckim i dołączył do szeregu państw demokratycznych. Wtedy można 
było mówić o zerwaniu Rosji z ideologicznymi błędami przeszłości. Nie-
stety, dziś burzy ten optymizm konflikt Rosji z Ukrainą trwający od 2014 
roku. Eskalacja tego konfliktu, jaka nastąpiła 24 lutego 2022 roku w postaci 
wojny między tymi państwami, świadczy o tym, że błędy Rosji w dalszym 
ciągu nie zostały przezwyciężone, zaś sama Rosja wciąż potrzebuje nawró-
cenia. Warto więc zapytać o to, jakie są to błędy i jeśli Rosja ma się nawró-
cić, to jak to nawrócenie ma wyglądać?

5. Błędy Rosji jako grzechy ludzkości

Wedle wizji fatimskiej „błędy Rosji” to przede wszystkim walka ate-
istycznego komunizmu z Kościołem, która spowodowała wielkie cierpienia 
świadków wiary w XX wieku. Wydaje się, że wraz z upadkiem imperium 
sowieckiego Rosję czeka jeszcze daleka droga do nawrócenia. Wszystko 
wskazuje na to, iż jej błędy wcale nie przeszły do lamusa historii, lecz nadal 
stanowią ogromny problem dla świata. Krótko mówiąc, one nadal obciążają 
naszą teraźniejszość i budzą niepokój o przyszłość.

Jak już była o tym mowa, Maryja mówiąc o „błędach Rosji”, łączy 
je z ukazaną dzieciom wizją piekła. W ten sposób jakby chciała wyrazić 
myśl, że istnieje przedziwna, demoniczna wręcz zależność pomiędzy trwa-
niem ateistycznej Rosji a groźbą wiecznego potępienia, które może stać 
się udziałem bardzo wielu ludzi. Rozszerzanie się „błędów Rosji” otwiera 
niejako przed ludzkością bramy piekła.

Istnieje wszakże ogromna trudność w rozeznaniu owej demonicznej 
zależności. Wiadomo, że Rosja to kolebka ateistycznego systemu, który 
mocą prawa chciał wykreślić Boga z serc ludzi i całkowicie zagłuszyć ich 
sumienia. Ten system opracował metody walki z religią postrzeganą prze-
zeń jako opium ludu czy opium dla ludu. Jednak za szczególnego swojego 
wroga uznał chrześcijaństwo, którego metafizyczną tożsamość wyraża in-
stytucja Kościoła. Ekspansję ateistycznego systemu można bez większych 
zastrzeżeń kojarzyć z antyewangelizacją. Rozpowszechnianie ateistycznej 
ideologii marksistowskiej po całym świecie Związek Sowiecki uważał za 
swoją dziejową misję. Usiłował zbudować nowy świat bez religii, zwłasz-
cza bez chrześcijaństwa, wykorzystując w tym celu cały swój potencjał po-



ROSYJSKI WĄTEK FATIMSKIEGO PRZESŁANIA 35

lityczny, dyplomatyczny, a nawet militarny. Jego tajne służby nie ustawały 
w wysiłkach, by na całym świecie promować na wszelki możliwy sposób 
ideologię komunistyczną. Były to działania na pozór wyłącznie politycz-
ne, gdyż dzięki nim imperium sowieckie liczyło na zdobycie hegemonii 
w świecie, ale w gruncie rzeczy w tej strategii chodziło o coś znacznie głęb-
szego. To była walka nie tyle polityczna, ile zmaganie metafizyczne o „rząd 
dusz”, a więc o przejęcie kontroli nad sferą duchową człowieka, by udarem-
nić jego relację z Bogiem.

Rozsiewane przez Rosję błędy wygenerowały wiele grzesznych prze-
konań, zachowań czy postaw, które - wedle orędzia fatimskiego - dla bardzo 
wielu ludzi stanowią realną groźbę wiecznego potępienia. Poszczególni pa-
pieże oczywiście dostrzegali ten problem, ale nie byli przekonani odnośnie 
konieczności łączenia go z aktem poświęcenia Rosji Niepokalanemu Sercu 
Maryi. Byli jednak zgodni co do tego, że dla racji zbawczych trzeba uczynić 
wszystko, co tylko możliwe, aby te błędy Rosji powstrzymać i przezwycię-
żyć. Podejmowane przez nich działania były jakby nieskuteczne, bo grzechy 
ludzkości nadal mnożyły się jako owoc marksistowskiej antyewangelizacji. 
W tym miejscu trzeba przyznać, że dopiero Jan Paweł II zdołał, przynaj-
mniej na jakiś czas, powstrzymać ów pochód „błędów Rosji”. Uczynił to 
wypełniając prośby Matki Bożej Fatimskiej. Wszystko bowiem zaczęło się 
13 maja 1981 roku, kiedy to nastąpił nieudany zamach na życie Jana Pawła 
II. Wtedy powracający do zdrowia Papież uznał nawrócenie Rosji, zgodnie 
z orędziem fatimskim, za jedyny sposób ocalenia świata od nieszczęścia 
ateizmu, będącego największym dramatem ludzkości.

Papież świadomie przekroczył granicę między wiarą i polityką, mię-
dzy tym, co nadprzyrodzone, a tym, co doczesne i postanowił spełnić ży-
czenie Matki Bożej, która domagała się w Fatimie poświęcenia Rosji Jej 
Niepokalanemu Sercu. Akt zawierzenia wypowiedziany w Rzymie w 1984 
roku zapoczątkował w świecie takie przemiany, które sprawiły, że sowiecki 
system komunistyczny wkrótce upadł. Wygląda na to, że w pewnym sensie 
spełniły się zapowiedzi z Fatimy, ale czy błędy Rosji rzeczywiście już stały 
się wyłącznie sprawą przeszłości?

Rozważając tę kwestię, nie można kierować wzroku tylko na Wschód, 
ale należy spojrzeć również na Zachód. Ideologia marksistowska „ekspor-
towana” przez Rosję sowiecką, ma dziś swoją kontynuację w neomarksi-
zmie - z ogromną determinacją lansowanym przez elity Unii Europejskiej. 
Tak więc „błędy Rosji” istnieją nadal i stanowią nie mniejsze zagrożnie niż 
dawniej. Można bez trudu zauważyć, że pozostają one nadal tymi samymi 
błędami, a nawet przybierają nowe, jeszcze groźniejsze formy.



JAN MAZUR36

Analizując problem poświęcenia Rosji celem uwolnienia świata od 
szerzonych przez nią błędów, należy uświadomić sobie fakt, że błędy te 
rozpoczęły się na Zachodzie. Tam właśnie narodziła się idea bezbożnego 
komunizmu. Rosja stała się jedynie pierwszym krajem w tak wielkim stop-
niu opanowanym przez ateistyczną ideologię marksizmu i w konsekwencji 
potężnym narzędziem jej ekspansji. Z czasem siłę oddziaływania tej ide-
ologii zaczęto utożsamiać z krajem, który stał się jej poligonem doświad-
czalnym. W tej sytuacji może chodzić nie tyle o samą Rosję jako taką, ale 
raczej o świat, który wykreował „błędy Rosji” i pogrążył ten kraj w służbie 
owym błędom.

Jeśli mowa o poświęceniu Rosji, to wydaje się, że trzeba to wezwanie 
Matki Bożej Fatimskiej potraktować jako skrót myślowy. Czyż Rosja nie 
oznacza w nim kategorii symbolicznej będącej nośnikiem błędów, które sta-
nowią śmiertelne zagrożenie dla ludzkiego zbawienia? Dzięki tego rodzaju 
interpretacji sprawa samego poświęcenia zdaje się być bardziej zrozumia-
ła. Błędy Rosji jawią się bowiem jako grzechy całej ludzkości pogrążonej 
w bezbożnych ideologiach.

6. Poświęcenie niepełne lub spóźnione?

Nie ulega wątpliwości, że sprawa poświęcenia Rosji do tej pory bu-
dzi rozmaite wątpliwości czy nawet kontrowersje. Wynikają one z proste-
go faktu, że pomimo wielu tego rodzaju inicjatyw ze strony papieży Rosja 
wciąż zdaje się być daleka od nawrócenia. Chodzi rzecz jasna o nawrócenie 
w sensie teologicznym, a więc zerwanie z grzechem, zwłaszcza z grzechem 
niewiary (ateizmem) i wejście na drogę Bożych przykazań. Jednak sens 
teologiczny trzeba przełożyć na język Fatimy, aby błędy Rosji zobaczyć 
w kontekście nawrócenia, które potrzebuje poświęcenia. Niewątpliwie naj-
poważniejszym błędem było porzucenie przez Rosję chrześcijańskiej tra-
dycji i wejście na drogę wojującego ateizmu. W praktyce oznacza to nega-
cję nadprzyrodzonej wartości każdej osoby ludzkiej. Zakwestionowanie tej 
wartości nieuchronnie prowadzi do demoralizacji społeczeństwa. Okazało 
się, że ten właśnie błąd, będący śmiertelnym niebezpieczeństwem dla ludz-
kiego zbawienia, zaczął rozszerzać się na cały świat. Dziś skutki tego błędu 
widać nie tylko w Rosji czy nie tyle w Rosji, ile głównie w krajach Zacho-
du, gdzie ludzie żyją tak, jakby Bóg nie istniał. Jeśli błędy Rosji wymagają 
poświęcenia, to potrzeba ta nade wszystko odnosi się do błędów, których 



ROSYJSKI WĄTEK FATIMSKIEGO PRZESŁANIA 37

znakiem rozpoznawczym są: promowany niegdyś przez sowiecką propa-
gandę marksizm i współcześnie cieszący się uznaniem elit europejskich 
neomarksizm. Postępy, jakie czyni w Europie i Stanach Zjednoczonych 
neomarksizm, występujący też pod szyldem Nowej Lewicy, stawiają pod 
znakiem zapytania skuteczność dotychczasowych inicjatyw inspirowanych 
duchem Fatimy.

W wielu wypowiedziach na ten temat przewija się teza, że do tej 
pory nie zostały spełnione wszystkie warunki poświęcenia. Sugeruje się, że 
dotychczasowe jego akty, jakich dokonali poszczególni papieże, były nie-
pełne lub spóźnione. Jak już była o tym mowa powyżej, zgodnie o orędziem 
fatimskim poświęcenie Rosji winno było być dokonane expressis verbis - 
przez papieża wspólnie z biskupami całego świata. Nie bez znaczenia był 
także czas wyznaczony na poświęcenie. Dzień 13 czerwca 1929 roku był 
datą naglącą, gdyż wtedy Matka Boża w swojej rozmowie z siostrą Łucją 
wskazała na niebezpieczeństwo II wojny światowej pozostające w ścisłym 
związku z aktem poświęcenia. No cóż, akt ten nie nastąpił, straszliwa zaś 
wojna wybuchła. Ponadto warto uwzględnić fakt, że tylko poświęcenie do-
konane przez papieża Franciszka zawierało w swej formule słowo „Rosja”. 
Według nieoficjalnych informacji, papież Jan Paweł II chciał to słowo wy-
powiedzieć, ale w ostatniej chwili został przez swoich doradców przeko-
nany, by ze względów ekumenicznych i politycznych tego nie czynić. Tak 
więc ograniczył się do ogólnego stwierdzenia, że poświęca Maryi „ludzi 
i narody, które tego poświęcenia najbardziej potrzebują”.

W tym miejscu trzeba jeszcze zapytać o drugi ważny warunek po-
święcenia, mianowicie o to, na ile dokonało się ono w łączności z bisku-
pami całego świata. Wydaje się mało prawdopodobne, by wśród wszyst-
kich biskupów panowała w tej kwestii jednomyślność. Z punktu widzenia 
zwyczajnego nauczania Kościoła nie istnieje obowiązek wiary w tzw. ob-
jawienia prywatne. Jeśli nawet są one kanonicznie uznane przez Kościół, 
to można nie być zainteresowanym ich przesłaniem. Papież wszakże nie 
zobowiązywał do wspólnego poświęcenia, ale jedynie prosił o przyłączenie 
się do tego aktu. Czy wszyscy biskupi spełnili tę prośbę? Wygląda na to, 
że wszystkie poświęcenia Rosji Niepokalanemu Sercu Maryi były niepełne 
i w pewnym sensie także spóźnione. Trudno się zatem dziwić, że błędy Ro-
sji zostały przezwyciężone tylko częściowo. Wprawdzie upadło Imperium 
sowieckie, ale ateistyczny marksizm przeobraził się w neomarksizm, a ten 
zaś z ogromną determinacją podejmuje wysiłki na rzecz antyewangeliza-
cji. Natomiast sama Rosja nie pozbyła się aspiracji imperialnych, o czym 
świadczą jej działania wojenne wymierzone przeciwko Ukrainie.



JAN MAZUR38

Współcześni ideolodzy kremlowscy zgodnie utrzymują, że Rosja 
musi niejako rozstać się z Europą zachodnią i „wrócić do domu”. Oznacza 
to postawienie na silną władzę polityczną i militaryzację państwa, aby zająć 
pozycję pomostu między Chinami a Europą. Ma to być pomost, który bę-
dzie funkcjonował na warunkach rosyjskich, a nie zachodnich. W myśl tej 
strategii Rosja aspiruje do statusu państwa suwerennego również w świecie 
wartości i rozwiązań ustrojowych. Dlatego kroczy własną drogą, odwołu-
jąc się do tradycji mongolskiej i bizantyńskiej20. Podążając własną drogą, 
czy nie będzie na nią wciągać innych państw i narodów, wszak nadal pra-
gnie pozostać w kręgu imperialnej tradycji mongolskiej i bizantyńskiej? 
Tak więc istnieje realna możliwość powrotu „grzechów Rosji”. Wobec mi-
nionej ideologii sowieckiej i dzisiejszego postsowieckiego neomarksizmu, 
„własna” ideologia rosyjska może stanowić w miarę skuteczną alternatywę. 
Czyż tak zdeterminowana ideologicznie imperialna Rosja nie potrzebuje 
nawrócenia? 

7. Epilog „fatimski”

Problem poświęcenia Rosji Niepokalanemu Sercu Maryi wciąż przy-
ciąga uwagę teologów, a także tych wiernych synów i córek Kościoła, któ-
rzy szczerze przejęli się wymową orędzia fatimskiego. Dla wytrawnych 
intelektualistów różnych opcji światopoglądowych, z katolickimi włącznie, 
najbardziej podstawową jest kwestia, którą można by sformułować nastę-
pująco: czy w ogóle jest możliwe, by potężny, wszechmocny i miłosierny 
Bóg uzależnił łaskę pokoju i dobra udzielaną ludzkości od wstawiennic-
twa Maryi, będącej przecież tylko stworzeniem? Maryja jako Matka Boga 
według ciała, jest wprawdzie stworzeniem wyjątkowym, ale tylko stwo-
rzeniem. Wspaniałość Jej przymiotów odznacza się najwyższym stopniem, 
lecz jest to stopień skończony, podczas gdy wspaniałość przymiotów Boga, 
w szczególności jej Syna, ma stopień nieskończony.

Nieskończoną czy raczej nieogarnioną moc ma zbawcza Ofiara Syna 
Bożego, która nieustannie uobecniana jest w każdej Mszy świętej. Zwa-
żywszy na teologię Eucharystii, można ze zdumieniem pytać, dlaczego nie 
ujawnia ona swej mocy w zmaganiu o dobro każdego człowieka i całej 
ludzkości? Msza święta i pozostałe sakramenty, będące przecież widzialny-

20 M. Budzisz, Strategiczna cierpliwość Rosji, „Sieci” 2025, nr 32 (662), s. 53.



ROSYJSKI WĄTEK FATIMSKIEGO PRZESŁANIA 39

mi znakami niewidzialnej obecności zbawczej mocy Chrystusa, stanowią 
jakby szczyt skuteczności, na jaki może liczyć człowiek ze strony Boga. 
Tymczasem takiej rangi nie ma „poświęcenie” fatimskie. Z punktu widze-
nia poprawnej teologii jego ranga w całej ekonomii zbawienia znajduje się 
poniżej sakramentalnych możliwości Kościoła.

Jednakże nawet niekompletne poświęcenie dokonane przez Jana 
Pawła II niemal natychmiast spowodowało upadek Związku Sowieckiego. 
Nie odrodziła się Rosja jako w pełni chrześcijańska, ale niewątpliwie we-
szła na drogę nawrócenia. Dotychczasowe jej błędy znacznie osłabły, zaś 
ateistyczny marksizm, przyjmując postać neomarksizmu, niejako przemie-
ścił się ze Wschodu na Zachód, a więc tam, skąd przyszedł w 1917 roku. 
W tej sytuacji intuicja wiary podpowiada, że cały świat katolicki powinien 
usilnie solidaryzować się z tym, co kryje w sobie orędzie z Fatimy. Oznacza 
to modlitwę różańcową, Komunię św. w pięć pierwszych sobót miesiąca, 
jak również współodpowiedzialność za nawracającą się Rosję i kraje, do 
których dotarły jej błędy.

Nawrócenie Rosji, o czym mowa w orędziu fatimskim z 1917 roku, 
to przede wszystkim konieczna zmiana postaw moralnych (odrzucenie pra-
wa proaborcyjnego czy zerwanie z polityką imperialną), ale także troska 
o zachowanie nieskażonej wiary chrześcijańskiej. Zgodnie z duchem Fati-
my, trzeba z nadzieją modlić się o jedność i zgodę między rosyjską Cerkwią 
prawosławną a Kościołem katolickim, którego znakiem powszechności jest 
Stolica Apostolska w Rzymie. Byłoby to możliwe, gdyby w pełni zostały 
przywrócone relacje, jakie łączyły grecki (słowiański) Wschód i łaciński 
Zachód przed nieszczęsną schizmą w XI wieku.

Kończąc niniejsze rozważania, niepodobna nie zauważyć, że wątek 
rosyjski w orędziu fatimskim tylko po części poddaje się analizie czysto 
racjonalnej. Szczególnie dziś, kiedy Rosja prowadzi działania wojenne na 
Ukrainie, wszelkie odniesienia do transcendencji stwarzają ryzyko pomie-
szania sacrum z profanum, duchowości z ideologią, religii z polityką. Dla-
tego wydaje się, iż warto ów temat pozostawić otartym także na analizę 
w aspekcie wiary chrześcijańskiej. Inspiracją pod tym względem niech będą 
słowa św. Pawła z Tarsu: Bóg wybrał właśnie to, co głupie w oczach świata, 
aby zawstydzić mędrców, wybrał to, co niemocne, aby mocnych poniżyć; 
i to, co nie jest szlachetnie urodzone według świata i wzgardzone, i to, co 
nie jest, wyróżnił Bóg, by to co jest, unicestwić, tak by się żadne stworzenie 
nie chełpiło wobec Boga (1 Kor 1, 27-29). Jako zwieńczenie powyższej 
prawdy niechaj posłuży inna lapidarna myśl Apostoła Narodów, którą także 



JAN MAZUR40

skierował do chrześcijan w Koryncie: Jeśli ktoś spośród was mniema, że 
jest mądry na tym świecie, niech się stanie głupim, by posiadł mądrość. 
Mądrość bowiem tego świata jest głupstwem u Boga (1 Kor 3, 18b-19a). 
Odnośnie do Fatimy może warto uznać swoją intelektualną bezradność, by 
posiąść dającą zrozumienie Bożą mądrość?

Bibliografia

25 marca: poświęcenie Rosji i Ukrainy Niepokalanemu Sercu Maryi, w: https://www.
vaticannews.va/pl/papiez/news/, dostęp: 12.07.2025.

Akt poświęcenia Niepokalanemu Sercu Najświętszej Maryi Panny, w: https://www.
vatican.va/content/francesco/pl/prayers/documents/20220325-atto-consacrazione-cuore-
dimaria.html, dostęp: 12.07.2025.

Bożejewicz W., Objawienia Matki Bożej w Fatimie w perspektywie historii pontyfi-
katów papieży XX stulecia, „Studia Paradyskie” 2014, nr 24, s. 7–67.

Budzisz M., Strategiczna cierpliwość Rosji, „Sieci” 2025, nr 32 (662), s. 51-53.
Czy Rosja została poświęcona Niepokalanemu Sercu Maryi?, w: http://prawda-nie-

ujawniona.blog.onet.pl/, dostęp: 21.01.2017.
Drozd J., Orędzie Niepokalanej. Historia i sens objawień fatimskich, przedmowa: 

kard. F. Macharski, Księża Salwatorianie, Kraków 1990.
Duchowość Błogosławionych z Fatimy, zebrał: Louis Kondor SVD, tłum. Janusz 

Wyszyński, Tygodnik Katolicki „Niedziela”, Częstochowa 2000.
Grajewski A., Porażająca skala aborcji w Rosji, w: http://gosc.pl/, dostęp: 

20.01.2017.
Jan Paweł II. Encyklika Evangelium vitae, Libreria Editrice Vaticana, Watykan 1995.
Klauza K., Wizualizacja idei przewodnich zawartych w objawieniach fatimskich. 

Analiza semantyczna, „Salvatoris Mater” 2016, nr 18 (1-4), s. 238-285.
Laqueur W., Ostatnie dni Europy. Epitafium dla Starego Kontynentu, tłum. Piotr 

Pawlaczek, Wydawnictwo Dolnośląskie, Wrocław 2008.
Mandziuk J., Rok 1917 w Rosji i w Fatimie, „Kościół w Polsce. Dzieje i Kultura” 

2018, nr 17, s. 177-196.
Mazur J., Polacy oddali pokłon Królowi. O Jubileuszowym Akcie Przyjęcia Jezusa 

Chrystusa za Króla i Pana, Wydawnictwo Paulinianum, Częstochowa 2017.
Siostra Łucja mówi o Fatimie (Wspomnienia siostry Łucji), zebrał: Ludwik Kondor 

SVD, oprac. Joachim M. Alonso CMF, Vice-Postulação, Fatima 1989.
Tindal-Robertson T., Łaszewki W., Fatima, Kościół i Trzecie Tysiąclecie, Wydaw-

nictwo Sióstr Loretanek, Warszawa 1995.
Turowski G., Fatimski szlak w pontyfikacie Jana Pawła II, Wydawnictwo Sióstr Lo-

retanek, Warszawa 2008.
Wspomnienia siostry Łucji z Fatimy, t. 2, zebrał: Ludwik Kondor SVD, oprac. Lu-

ciano Cristino, tłum. Beata Kozakiewicz, Secretariado dos Pastorinhos, Fatima - Por-
tugal 2003.



ROSYJSKI WĄTEK FATIMSKIEGO PRZESŁANIA 41

THE RUSSIAN THREAD OF THE MESSAGE OF FATIMA

A b s t r a c t

The subject of this discussion is the Marian apparitions at Fatima, reco-
gnized by the Church, from the period from May 13 to October 13, 1917. The 
apparitions were witnessed by three children: Francisco and Jacinta Marto, and 
Lucia dos Santos. During the third apparition, on July 13, 1917, Our Lady of Fa-
tima conveyed the message to the children that the then-ongoing World War I was 
coming to an end, but if people continued to offend God, an even more terrible war 
would break out. To prevent this, it would be necessary to consecrate Russia to 
the Immaculate Heart of Our Lady and receive Holy Communion of reparation on 
the first Saturdays of the month. According to this message, if these conditions are 
met, Russia will convert and peace will reign in the world.

The author of this article focuses on this Russian aspect of the Message 
of Fatima. He analyzes the acts of consecration performed by individual popes. 
He concludes that they proved only partially effective. The Soviet empire, which 
spread Marxism throughout the world, collapsed, but the errors of Marxism, in the 
form of neo-Marxism, continue to dominate in Europe and America. Many resear-
chers believe that the reason for this state of affairs is that the papal consecrations 
were incomplete or delayed.

The conversion of Russia itself, as mentioned in the 1917 Fatima message, 
involves, above all, a necessary change in moral attitudes (for example, the re-
jection of pro-abortion laws or a break with imperial policies), but also a concern 
for preserving the untainted Christian faith. Today, prayer for unity and harmony 
between the Russian Orthodox Church and the Catholic Church is crucial. This is 
about restoring the relations that united the Greek (Slavic) East and the Latin West 
before the disastrous schism in the 11th century.

Keywords: Fatima apparitions, consecration of Russia to the Immaculate Heart 
of Mary, Marxism and neo-Marxism, conversion of Russia, papal acts of conse-
cration

Słowa kluczowe: objawienia fatimskie, poświęcenie Rosji Niepokalanemu Sercu 
Maryi, marksizm i neomarksizm, nawrócenie Rosji, papieskie akty poświęcenia



DISSERTATIONES PAULINORUM                                                               TOM XXXIV/2 – 2025

Bazyli Degórski OSPPE

„VITA DI SAN BENEDETTO” DI SAN GREGORIO MAGNO 
E UNO SCHIZZO DELLA SITUAZIONE DELLA CHIESA 

NEL VI SECOLO

In questo mio articolo vorrei occuparmi brevemente della Vita di san 
Benedetto, presentata nel II° libro dei Dialogi de vita et miraculis Patrum 
Italicorum, scritti da san Gregorio Magno, nonché presentare schematica-
mente il VI° secolo, durante il quale quest’opera gregoriana fu stilata.

I. San Benedetto di Norcia secondo il II° libro
dei Dialogi de vita et miraculis Patrum Italicorum

di san Gregorio Magno

Ci si chiede perché possiamo avere difficoltà con un certo atteggia-
mento personale nei confronti di san Benedetto da Norcia. Uno ostacolo, 
in gran parte per noi, al primo contatto può essere la forma letteraria della 
principale fonte relativa alla sua vita, ovvero il Secondo libro dei Dialogi di 
Papa san Gregorio Magno. 

Iniziamo con alcune parole sull’autore stesso. Papa Gregorio Ma-
gno visse a cavallo tra il VI e il VII secolo. Nella Chiesa è venerato come 
uno dei cosiddetti quattro dottori, ovvero maestri della Chiesa. È noto che 
i dottori della Chiesa, almeno nei nostri tempi, sono molti, ma nella tradi-
zione più antica, ossia patristico-medioevale, i dottori sono soltanto quat-
tro. In latino “dottore” (specialmente doctor Ecclesiae) significa “maestro”. 
Questi quattro dottori sono san Girolamo di Stridonio1, perché tradusse la 

1 Per quanto riguarda san Girolamo, cf. ad esempio: B. Degórski, Św. Hieronim. 
Żywoty mnichów: Pawła, Hilariona, Malchusa [= Źródła monastyczne, 10], Tyniec-



„VITA DI SAN BENEDETTO” DI SAN GREGORIO MAGNO... 43

Sacra Scrittura, sant’Ambrogio, vescovo di Milano2, perché istruì i fedeli 
sull’importanza della verginità e dei sacri sacramenti, sant’Agostino, vesco-
vo d’Ippona3, perché spiegò il mistero della Santissima Trinità e il mistero 
dell’essenza della Chiesa, e lo fece soprattutto nel De Civitate Dei4, e san 

Kraków 1995; B. Degórski, San Girolamo. Vite degli eremiti: Paolo, Ilarione, Malco [= 
Collana di Testi Patristici, 126], Roma 1996; B. Degórski, Przekaz łacińskich rękopis-
ów Vita Sancti Pauli Primi Eremitae św. Hieronima [= Katolicki Uniwersytet Lubelski. 
Międzywydziałowy Zakład Badań nad Antykiem Chrześcijańskim], Lublin 2000; B. 
Degórski, Św. Hieronim. Listy do Eustochium. Listy 22, 31, 108 [= Źródła monastycz-
ne, 33], Tyniec-Kraków 2004; B. Degórski, I manoscritti della Vita Sancti Pauli Primi 
Eremitae di san Girolamo conservati nella Biblioteca Apostolica Vaticana [= Katolicki 
Uniwersytet Lubelski. Międzywydziałowy Zakład Badań nad Antykiem Chrześcijańskim], 
Lublin 2005; B. Degórski, I manoscritti della Vita Sancti Pauli Primi Eremitae di 
San Girolamo conservati nelle biblioteche di Roma (esclusa la Biblioteca Apostolica 
Vaticana) [= Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II. Instytut Badań nad Antykiem 
Chrześcijańskim], Lublin 2010; B. Degórski, I manoscritti della Vita Sancti Pauli Primi 
Eremitae di San Girolamo, conservati nelle biblioteche di Roma, che contengono testo 
incompleto dell’opera geronimiana o che si ispirano ad essa [= Katolicki Uniwersytet 
Lubelski Jana Pawła II. Ośrodek Badań nad Antykiem Chrześcijańskim], Lublin 2011; 
B. Degórski (ed.), Hieronymi historica et hagiographica. Vita Beati Pauli monachi 
Thebaei. Vita Hilarionis. Vita Malchi monachi captivi. Epistula praefatoria in Chronicis 
Eusebii Caesariensis. Chronicorum Eusebii Caesariensis continuatio. De viris inlustribus. 
In Regulae S. Pachomii versionem praefatio || Girolamo. Opere storiche e agiografiche. 
Vita di san Paolo, eremita di Tebe. Vita di Ilarione. Vita di Malco, l’eremita prigionie-
ro. Prefazione alla traduzione delle Cronache di Eusebio di Cesarea. Continuazione del-
le Cronache di Eusebio di Cesarea. Gli uomini illustri. Prefazione alla traduzione della 
Regola di Pacomio [= Hieronymi opera, XV || Opere di Girolamo, XV], Roma 2014.

2 Per quanto riguarda sant’Ambrogio di Milano, cf. ad esempio: N.B. McLynn, 
Ambrose of Milan. Church and court in a Christian capital. Berkeley 1994; A. Paredi, S. 
Ambrogio e la sua età, Milano 1994; E. Dassmann, Ambrosius von Mailand. Leben und 
Werk. Stuttgart 2004; J. Pałucki, Ambroży z Mediolanu, Kraków 2004; P. Boucheron 
– S. Gioanni (dir.), La mémoire d’Ambroise de Milan: Usages politiques d’un souvenir 
patristique (Ve-XVIII siècle), Publications de la Sorbonne-École française de Rome, collana 
«Histoire ancienne et médiévale» 133, Paris-Rome 2015.

3 La bibliografia riguardante sant’Agostino d’Ippona è immensa, ciò nonostante per 
quanto riguarda il grande Ipponate cf. ad esempio: P. Brown, Augustine of Hippo, Berkeley 
1967 (trad. ital. Agostino d’Ippona, Torino 1971. Nuova ed. ampliata, 2005); A. Pincherle, 
Vita di Sant’Agostino, Roma-Bari 1988; Ch. Horn, Augustinus, München 1995 (trad. it. 
Sant’Agostino, Bologna 2005); K. Flash, Agostino d’Ippona. Introduzione all’opera filosofi-
ca, Bologna 2002; G. Santi, Agostino d’Ippona filosofo, Roma 2003; É. Gilson, Introduzione 
allo studio di sant’Agostino, Genova 1998; A. Trapè, Introduzione generale a sant’Agostino, 
Roma 2006; J. -L. Marion, Sant’Agostino. In luogo di sé, Milano 2014.

4 Cf. Agostino, La città di Dio, traduzione di Domenico Gentili, 3 voll., introduzio-
ne di A. Trapè, R. Russell, S. Cotta, Collana Opere di Sant’Agostino, Roma 1978; II ed. 
riveduta del I vol., 1990. - un solo vol., Introduzione di Antonio Pieretti, Indici di Franco 
Monteverde, Roma 2000.



BAZYLI DEGÓRSKI44

Gregorio Magno5, perché ha scritto il libro Moralia in Iob6, ovverosia le 
omelie al Libro di Giobbe, dove ha stabilito le regole della vita cristiana, 
e la Regula Pastoralis7, in cui ha mostrato come deve essere un vero pastore 
del popolo di Dio. Questi sono i quattro dottori che insegnano alla Chiesa 
come deve vivere ogni giorno.

San Gregorio Magno aveva un collaboratore molto stretto, il diaco-
no Pietro8. Pietro è l’interlocutore di san Gregorio nei Dialogi, che di solito 
leggiamo in versione incompleta, ovvero solo il Secondo Libro. È un vero 
peccato, perché vale la pena leggere l’opera nella sua interezza. I Dialogi 
sarebbero nati dal fatto che il diacono Pietro disse a san Gregorio che ormai 
non c’erano più santi, soprattutto in Italia. San Gregorio gli risponde che 
non è d’accordo con lui, perché i santi ci sono sempre, basta solo vederli.

I libri di san Gregorio Magno sono quattro, e uno degli studiosi pa-
ragona la struttura dei Dialogi alla parte superiore di un altare9: il primo e il 
terzo sono come le ali, il secondo come l’immagine principale e il quarto 
come la predella nella parte inferiore. Nel primo e nel terzo ci sono diverse 
miniature che raffigurano singoli santi, grandi uomini e, tra le donne, solo 
Scolastica, la santa senza la quale non ci sarebbe stato san Benedetto. Al 
centro c’è il secondo libro dedicato a una sola persona, cioè il grande san 
Benedetto, santo par excellence, e il quarto libro in basso, la predella, è de-
dicato al mistero della comunione dei santi e ai misteri eucaristici. Se cer-
chiamo di comprendere le fonti della devozione latina, la nostra devozione 
nei confronti dell’Eucaristia, il quarto libro dei Dialogi è una delle fonti, se 
non altro per il fatto che possiamo celebrare la Messa ogni giorno10.

5 Cf. ad esempio: J. Richards, Il console di Dio: la vita e i tempi di Gregorio Magno, 
Firenze 1984; Gregorio Magno e il suo tempo. XIX Incontro degli studiosi dell’antichità 
cristiana in collaborazione con l’École Française de Rome. Roma 9-12 maggio 1990, 2 
voll., Roma 1991; J.C. Cavadini (cur.), Gregory the Great. A Symposium, Notre-Dame-
London 1995; R.A. Markus, Gregory the Great and his world, Cambridge 1997.

6 L’edizione critica migliore: S. Gregorii Magni, Moralia in Iob, 3 voll., ed. M. 
Adriaen, Turnhout 1979-1985 (Corpus Scriptorum Christianorum. Series Latina 143, 143 
A, 143 B).

7 L’edizione critica migliore: Grégoire le Grand, Règle pastorale, cur. B. Judic 
(intr., note, ind.) – F. Rommel (ed.) – Ch. Morel (trad.), Paris 1992 (Sources Chrétiennes 
381-382).

8 Cf. A. Degl’Innocenti, Pietro, diacono, in Enciclopedia Gregoriana, cur. G. 
Cremascoli e A. Degl’Innocenti, Firenze 2008, pp. 267-268.

9 Cf. www.gianfrancobertagni.it/materiali/misticacristiana/Suola%20di%20cul-
tu-ra%20monastica%202004-2005.pdf.

10 L’episodio descritto da san Gregorio Magno nel suo Dialogo sull’anima del monaco 
Giusto ha dato origine alla tradizione delle trenta Sante Messe consecutive, conosciute 



„VITA DI SAN BENEDETTO” DI SAN GREGORIO MAGNO... 45

Tutti i Dialogi sono costruiti in modo tale da basarsi in gran parte, 
in primo luogo, su immagini bibliche11. Non si tratta di una forma di re-
portage o di biografia come la intendiamo comunemente oggi, ma utilizza 
immagini e metafore tratte dalla Sacra Scrittura. In primo luogo, questo fa sì 
che la Bibbia diventi una sorta di strumento grazie al quale comprendiamo 
meglio il mondo in cui viviamo. Questo mostra in qualche modo come san 
Gregorio intendeva la lectio divina12. D’altra parte, fa riferimento all’antica 
regola dei Padri, secondo cui tutto ciò che è accaduto nella storia dei santi 
è stato scritto nei libri sacri, e ciò che è stato scritto deve ripetersi nella vita 
del credente. Ciò è particolarmente evidente quando san Paolo parla della 
morte di Cristo: Il Signore è stato martirizzato, crocifisso ed è risorto (cf. 
Rm 4, 25). Questo è stato descritto e deve ripetersi nella vita del credente, 
nel sacramento del battesimo. Questo è il modo di parlare con l’aiuto delle 
immagini bibliche.

In secondo luogo, questo rende la Sacra Scrittura una realtà certa che 
si ripete continuamente. Noi stessi diventiamo personaggi biblici se permet-
tiamo alla Bibbia di ripetersi nella nostra vita. San Gregorio Magno lo riassu-
me affermando di san Benedetto che in lui dimorava lo spirito di tutti i giusti, 
cioè era come Mosè, come san Paolo, come san Giovanni il Battista, Elia, 
Eliseo, ecc. Questo è un modo di lavorare, mentre un altro sono le questioni 
retoriche, ovvero l’uso di metodi classici che avevano lo scopo di trasmette-
re una certa quantità di informazioni, ma anche di interessare e edificare gli 
ascoltatori. Si tratta di una certa sensibilità alle costruzioni, alle allusioni, a un 
certo ritmo della narrazione, che qui è molto importante13.

Ora, esamineremo il primo capitolo dei Dialogi, che racconta l’ini-
zio della vita di san Benedetto, dove la retorica avrà un ruolo fondamentale. 
Questo ci renderà sensibili al modo in cui dobbiamo leggere questo testo. 
Il primo capitolo ha un titolo che non corrisponde del tutto al contenuto: 
“Sulla riparazione di un setaccio rotto”. Il setaccio è lì una questione del 
tutto marginale, e questo capitolo copre il periodo più lungo della vita di 
san Benedetto, cioè dalla nascita al momento in cui egli inizia a insegnare 

come “Messe Gregoriane”, per intercedere per le anime del Purgatorio.
11 Cf. A. Degl’Innocenti, Dialogorum libri IV, in L. Castaldi (cur.), Scrittura e sto-

ria. Per una lettura delle opere di Gregorio Magno, Firenze 2005, pp. 252–270.
12 Per quanto riguarda la Lectio Divina in san Gregorio Magno, cf. B. Calati, Gregorio 

Magno (ca. 540-604), in E. Bianchi – B. Calati – F. Cocchini – L. Illich e AA. VV., La 
Lectio Divina nella vita religiosa, Comunità di Bose, Magnano 1994, pp. 165-215.

13 Cf. B. Calati, Gregorio Magno (ca. 540-604), art. cit., pp. 195-215.



BAZYLI DEGÓRSKI46

ai pastori selvaggi, ai pagani che vivevano nei dintorni di Subiaco, cioè un 
periodo di circa 30 anni, dal 480 al 510 circa. Gli eventi che vi sono descritti 
sono le informazioni che san Benedetto è nato a Norcia, che proveniva da 
una famiglia nobile, che i suoi genitori lo mandarono a Roma per studiare le 
arti liberali. A Roma si rese conto che la sua salvezza era in pericolo e, quin-
di, fuggì con la sua balia a Enfide (l’odierna Affile, in provincia di Roma)14, 
nella chiesa di San Pietro, e si stabilì nei pressi della chiesa. Lì la balia prese 
in prestito dalla vicina un setaccio, ovvero uno strumento per setacciare il 
grano. Ella lo ruppe, san Benedetto pregò e il setaccio fu riparato. Bene-
detto, fuggendo dalla fama, raggiunse le montagne nei pressi di Subiaco. 
Lì incontrò il monaco Romano, che gli diede un abito. Benedetto si stabilì 
in una grotta e Romano lo nutrì. Lì venne a trovarlo anche un sacerdote di 
Dio, che lo informò che quel giorno era Pasqua, cosa che Benedetto aveva 
completamente dimenticato. Lì lo trovarono dei pastori selvaggi, ai quali 
san Benedetto si avvicinò e iniziò a insegnare le verità della fede.

Il primo pensiero, leggendo questo testo, è quello di percepirlo come 
un reportage. Tuttavia, rileggendo attentamente questo capitolo, noteremo 
che è costruito secondo uno schema, un certo ritmo, che ci aiuta a com-
prendere l’essenza della vita di san Benedetto. L’intero capitolo è costruito 
attorno a tre rinunce, o tre separazioni, tre abbandoni, che Benedetto compie 
e che corrispondono analogicamente a tre incontri, o tre doni, tre carismi, 
che ha ricevuto da Dio in cambio. E questi si completano a vicenda.

La prima rinuncia, o separazione, avviene quando san Benedetto 
lascia la sua città natale, Norcia, cioè la sua casa, i genitori che lo hanno 
cresciuto, la famiglia, i luoghi a lui familiari, e si reca a Roma, come un 
ragazzo di 17-18 anni, per studiare. A questo primo distacco, a questa ri-
nuncia, corrisponde il primo incontro, quando incontra il monaco Romano. 
Benedetto rinuncia ai suoi genitori terreni, ma guadagna un padre che lo fa 
nascere alla vita celeste. Romano gli insegna come entrare nella vita mo-
nastica. Abbandona i genitori che lo vestivano con abiti terreni e guadagna 
un padre che gli dà l’abito, cioè l’abito celeste. Abbandona i genitori, che 
lo nutrivano con il pane di questo mondo, e guadagna Romano, che condi-
videva con lui la sua porzione monastica. Ogni monaco riceveva la propria 
porzione dall’amministratore, quindi Romano non rubava per lui, ma condi-
videva il cibo e gli dava della sua parte, proprio come una madre nutre con 
il proprio sangue il bambino che porta in grembo. Romano era, quindi, per 

14 Cf. Gaius Plinius Secundus, Naturalis historia, 3, 9.



„VITA DI SAN BENEDETTO” DI SAN GREGORIO MAGNO... 47

lui come una madre, perché condivideva con lui ciò che aveva. I genitori lo 
avevano generato e cresciuto per la vita terrena, mentre Romano lo aveva 
generato e cresciuto per la vita celeste. Rinunciando ai genitori terreni, san 
Benedetto aveva guadagnato un genitore celeste. Aveva rinunciato alla vita 
terrena e aveva guadagnato la vita eterna, la vita monastica15.

La seconda rinuncia, l’abbandono, avviene quando san Benedetto 
fugge da Roma. Quando disprezza la cultura secolare. San Gregorio Magno 
afferma che il giovane Benedetto studiava le arti liberali. Intorno al 500, 
all’età di circa 20 anni, lascia Roma. È un periodo in cui l’influenza pagana 
è ancora molto forte. L’élite romana continua a simpatizzare con il paga-
nesimo, specialmente coloro che si occupano dell’insegnamento. Pertanto, 
intraprendendo un percorso di studi che gli avrebbe permesso di diventare 
funzionario, avrebbe dovuto, in qualche modo, scendere a compromessi con 
l’ambiente pagano. San Benedetto non vuole farlo e rinuncia alla carriera, 
alla saggezza del mondo, e in cambio riceve l’incontro con un sacerdote 
che lo trova nel giorno di Pasqua e gli trasmette le tradizioni della Chiesa: 
quella liturgica, che san Benedetto non conosceva, perché non sapeva nem-
meno che fosse Pasqua, e quella teologica, cioè riceve la saggezza dal cielo. 
Rinuncia alla saggezza di questo mondo e agli accordi con il mondo paga-
no, e ottiene la saggezza e la conoscenza teologico-liturgica che gli viene 
insegnata da questo sacerdote nel giorno della Resurrezione del Signore. 
È simbolico che proprio in quel momento il giovane Benedetto torni alla 
vita. Esce dalla caverna come Cristo Signore dalla tomba16.

Il terzo abbandono a cui assistiamo è quando san Benedetto si al-
lontana dalla balia. Il termine “balia” ci fa pensare piuttosto a una persona 
che si prende cura dei bambini mentre i genitori sono al lavoro, ma allora 
era una persona molto più vicina al giovane che alla sua stessa madre. Il più 
delle volte era una donna che, pur non essendo la madre biologica, allattava 
il neonato e il bambino fino ai 3 o 4 anni con il proprio latte. Per questo il 
legame era molto forte e questo spiega anche perché lasciò la madre e portò 
con sé la balia a Roma, il che dimostra anche una certa delicatezza da parte 
sua. Decide però di lasciarla, rinunciando ai legami terreni, ma diventa egli 
stesso padre quando i pastori vengono da lui e gli chiedono di istruirli sulle 
regole della fede. Rompendo i legami terreni, Benedetto è maturato fino 
a diventare padre per altre persone17.

15 Cf. A. de Vogüé, San Benedetto – Uomo di Dio, Roma 1999, passim.
16 Cf. A. de Vogüé, San Benedetto – Uomo di Dio, passim.
17 Cf. A. de Vogüé, San Benedetto – Uomo di Dio, passim.



BAZYLI DEGÓRSKI48

Tutto il resto del libro, tutte le avventure che san Benedict affronta, 
tutte le lotte che combatte contro lo spirito maligno, contro le persone in-
vidiose, che combatte anche contro se stesso, sono uno sviluppo di questo 
primo capitolo. San Gregorio Magno conduce la narrazione in modo tale da 
mostrarci che più Benedetto rinuncia alle varie cose a cui potrebbe essere 
attaccato, più riceve i carismi di Dio. Alla fine, la più grande rinuncia che 
Dio gli impone è il momento in cui, in una visione, vede la distruzione di 
Monte Cassino e piange perché l’opera della sua vita sarà distrutta. Ma sco-
pre che la cosa più importante che accadrà è che ha implorato Dio affinché 
nessuno dei monaci perdesse la vita, cioè la responsabilità per la comunità: 
la rinuncia a lasciare il monastero, ma l’implorazione della vita per i suoi 
fratelli. Questo sarà coronato dalla visione del mondo intero in un unico 
raggio di sole, che è strettamente legato all’ultima conversazione tra san 
Benedetto e santa Scolastica18.

Vediamo, quindi, che questo è un modo di raccontare la vita di qual-
cuno in modo completamente diverso da quello a cui siamo abituati, senza 
pettegolezzi e aneddoti, e questo affinché possiamo imitare il grande san Be-
nedetto. La Quaresima è l’unico periodo liturgico menzionato nella Regula19 
e ad essa è dedicato un capitolo a parte. Viene menzionata anche la Pasqua, 
ma come data indicativa20. Nel capitolo sulla Quaresima, san Benedetto af-
ferma che il monaco dovrebbe vivere così in ogni momento. Egli aveva un 
rapporto speciale e un amore particolare per questo periodo. Ciò non derivava 
dal fatto che amasse la Via Crucis e il Dolore Penitenziale, che non conosce-
va, ma perché sapeva che la Quaresima è un periodo di grande libertà, in cui 
le persone rinunciano ai loro attaccamenti che le separano da Dio e posso-
no scegliere nuovamente il Signore. Questo si vede proprio nei Dialogi, nel 
modo in cui Benedetto rinuncia sempre di più, diventa sempre più libero, 
sempre più appartenente a Dio, e Dio a lui. È una storia così bella dell’anima e 
una lezione della sua delicatezza, perché aveva dei problemi in questo senso. 

Egli doveva avere un carattere duro e severo, e si vede come nel 
corso del secondo libro dei Dialogi si addolcisca, si ammorbidisca, cosa 
che possiamo osservare anche nella Regula. La lettura del Secondo Libro 
è una bella lettura per la Quaresima e, leggendolo nel modo in cui è stato 
analizzato qui il primo capitolo, avremo un rapporto personale e cordiale 
con san Benedetto, perché se lo merita, ed è un grande santo intercessore21. 

18 Cf. A. de Vogüé, San Benedetto – Uomo di Dio, passim.
19 Cf. Benedictus Nursiensis, Regula 49.
20 Cf. Benedictus Nursiensis, Regula 41.
21 Cf. Benedictus Nursiensis, Regula 49.



„VITA DI SAN BENEDETTO” DI SAN GREGORIO MAGNO... 49

II. Il secolo VI, uno schizzo

Il VI secolo nella storia della Chiesa è un periodo di eventi cruciali, 
come la ricristianizzazione della Britannia attraverso la missione di sant’A-
gostino di Canterbury22, a cavallo tra il VI e il VII secolo, la nascita della 
Chiesa irlandese e la sua disputa con Roma, la costruzione di molte chiese 
di grande importanza architettonica e artistica, nonché lo sviluppo di scritti 
teologici, come la “Historia ecclesiastica tripartita” di Cassiodoro. In questo 
periodo la Chiesa rafforzò la sua posizione in Europa, diventando un impor-
tante centro culturale ed educativo.

Principali eventi e sviluppi di quel periodo:

Cristianizzazione della Britannia:
La missione di sant’Agostino, inviato da papa Gregorio I il Grande, 

iniziò nel 597. Il suo obiettivo era quello di conquistare gli anglosassoni 
e integrarli nelle strutture della Chiesa romana, il che portò a un conflitto 
con la già esistente Chiesa antica britannica e irlandese23.

Chiesa irlandese:
Questo tipo di organizzazione ecclesiastica, separata da Roma, che 

si sviluppò tra la fine del V e l’inizio del VI secolo, era caratterizzata da una 
struttura monastica, un proprio rito e un proprio modo di calcolare la data 
della Pasqua24.

Controversia con la Chiesa romana:
Lo scontro tra la Chiesa irlandese e quella romana avvenne dopo 

il nuovo incontro tra le due tradizioni nel VII secolo, e la controversia si 
concluse con il sinodo di Whitby nel 664, dove fu ordinata la sottomissione 
alla Chiesa romana25.

22 Per quanto riguarda la vita e l’attività missionaria di sant’Agostino di Canterbury, 
cf. ad esempio: M. Deanesly, Augustine of Canterbury, Stanford, CA, 1964.

23 Cf. ad esempio: A. Degl’Innocenti – G. Cremascoli (cur.), Enciclopedia gregoria-
na. La vita, l’opera e la fortuna di Gregorio Magno, Roma 2009; C. La Rocca, La cristianiz-
zazione dei barbari e la nascita dell’Europa, “Reti Medievali Rivista” 5 (2) (2014), pp. 1-39.

24 Cf. L. Dattrino, Il primo monachesimo, Roma 1984 (il capitolo su “l monachesi-
mo celtico”, pp. 64 e ss.).

25 Cf. R. Abels, The Council of Whitby: A Study in Early Anglo-Saxon Politics, 
“Journal of British Studies” 23 (1984), pp. 1-25.



BAZYLI DEGÓRSKI50

Scritti teologici:
Nel VI secolo fu scritta la “Historia ecclesiastica tripartita” di Cas-

siodoro (di cui fu autore della sola prefazione), che divenne un testo fonda-
mentale per la storia della Chiesa nel Medioevo26.

Sviluppo dell’edilizia ecclesiastica:
Sorsero numerosi edifici sacri, come la chiesa dello Spirito Santo 

a Ravenna, originariamente cattedrale ariana e successivamente rilevata dai 
cattolici, a dimostrazione dei mutevoli rapporti tra le diverse confessioni 
religiose27.

Posizione e influsso della Chiesa:

Centro di istruzione e cultura:
La Chiesa era un’istituzione fondamentale responsabile della diffu-

sione dell’istruzione, dell’insegnamento della scrittura e della lettura, non-
ché della conservazione dei risultati del pensiero antico. Nel VI secolo, la 
Chiesa era il principale centro di istruzione e cultura in Europa, fungendo da 
baluardo contro il disfacimento del sapere dopo la caduta dell’Impero Ro-
mano. La Chiesa fondò le prime scuole episcopali e parrocchiali, che aveva-
no il duplice scopo di formare il clero e di diffondere una cultura incentrata 
sulla dottrina religiosa, la Bibbia e i testi fondamentali della liturgia28.

Il latino come lingua franca:
Su iniziativa del clero, il latino divenne la lingua dei contatti interna-

zionali in Europa. Il latino, dopo il declino dell’Impero Romano, è diventato 
la lingua franca della conoscenza e della cultura in Europa, un linguaggio 
comune per le classi colte e per la diplomazia, prima che l’inglese prendesse 
il suo posto nel XX secolo. Si diffuse già ampiamente durante l’espansione 
romana, diventando la lingua di governo, dell’esercito e del commercio, 

26 Cf. V. Sirago, I Cassiodoro. Una famiglia calabrese alla direzione d’Italia nel V 
e VI secolo, Soveria Mannelli 1986; M. Vitiello, Il principe, il filosofo, il guerriero: line-
amenti di pensiero politico nell’Italia ostrogota, Stuttgart 2006; S. Teillet, Cassiodore et 
la formation d’une idéologie romano-gothique, in Eadem, Des Goths à la nation gothique. 
Les origines de l’idée de nation en Occident du Ve au VIIe siècle, Paris 2011.

27 Cf. G. Pfeilschifter, Theoderich der Große. Die Germanen im Römischen Reich, 
Mainz 1910, p. 70; G. Bustacchini, Ravenna. Seine Mosaiken, seine Denkmäler, seine 
Umgebung, Ravenna 1984, p. 96; G. Bovini, Ravenna. Kunst und Geschichte, Ravenna 
1991, p. 8.

28 Cf. P. Rosso, La scuola nel Medioevo. Secoli VI-XV, Torino 2018.



„VITA DI SAN BENEDETTO” DI SAN GREGORIO MAGNO... 51

e lasciando un’eredità duratura nelle lingue moderne29.

Attività caritative:
Il clero era impegnato in attività caritative, gestendo ospedali e rifu-

gi per i bisognosi. Nel VI secolo, gli ospedali e i rifugi per i bisognosi erano 
principalmente istituzioni monastiche e religiose chiamate xenodochia, che 
offrivano accoglienza e cura ai pellegrini, ai malati e ai poveri, riflettendo 
un modello di carità cristiana diffuso in Europa. Non esistevano ospeda-
li come li intendiamo oggi, ma strutture come quelle di Monte Cassino, 
fondate secondo la Regula di san Benedetto, che integrava l’assistenza ai 
bisognosi nella vita monastica30.

Influenza politica:
I sacerdoti istruiti spesso ricoprivano il ruolo di consiglieri nelle cor-

ti reali, il che conferiva alla Chiesa una notevole influenza politica. Nel VI 
secolo, la presenza di monaci e sacerdoti presso le corti reali e principesche 
era una realtà ben presente e ferma. Non si trattava, però, di un’istituzione 
formale vera e propria di monaci e sacerdoti “istituiti” per servire le corti 
nel senso nostro, ma i sovrani e i nobili si circondavano di chierici a causa 
delle loro competenze spirituali, intellettuali e amministrative, spesso pro-
venienti da monasteri o diocesi. Soprattutto i monasteri fungevano da cen-
tri di scienza e cultura (anche secolare, mondana), da assistenza spirituale, 
e i loro membri erano sovente chiamati a svolgere funzioni di consiglieri, 
educatori e diplomatici presso le corti31.

III. A guisa di conclusione

L’iconografia raffigura san Benedetto con l’abito benedettino, la 
cappa, con una croce in mano. I suoi attributi sono: un angelo, una frusta, 
un’ostia, un calice con un serpente, un libro, un corvo con del pane nel 
becco, un libro delle regole in mano, una tazza, un pastorale, una coppa 
rotta, un fascio di verghe e un’infuella ai piedi con la scritta Ausculta, fili 

29 Cf. questo interessante studio: L. Ieva, Il latino come lingua dell’Europa unita. 
Studio sul regime linguistico dell’U. E., Napoli 2009.

30 Cf. ad esempio: A. J. Davis, The Medieval Economy of Salvation: Charity, Commerce 
and the Rise of the Hospital, Cornell 2019.

31 Cf. M. Pacaut, Monaci e religiosi nel medioevo, Bologna 2007.



BAZYLI DEGÓRSKI52

– “Figlio, ascolta (sii obbediente)”. San Benedetto è il patrono di molti ordi-
ni religiosi, architetti, minatori, ingegneri, insegnanti, speleologi, studenti, 
editori, della diocesi di Tarnów (Polonia) e della Francia.

Miracoloso

San Gregorio Magno, che descrisse la vita di san Benedetto, riporta 
vari dettagli della sua vita: l’apostolato tra persone che ancora adoravano gli 
dèi pagani, guarigioni miracolose, intercessioni per grazie miracolose. San 
Benedetto aveva anche uno spirito profetico e una visione della coscienza 
dei suoi simili. La sua fama attirava molti suoi contemporanei, tra cui il re 
degli Ostrogoti, Totila, al quale il santo legislatore predisse la conquista di 
Roma e poi la data della sua morte.

San Benedetto era un radicale senza compromessi, un “folle di Dio” 
per quanto riguarda la coerenza nella ricerca della perfezione evangelica. 
Una volta Satana lo tentò e gli fece venire in mente una donna, lo infiammò 
con la sua persona e gli instillò nel cuore una cattiva brama, tanto che per 
poco non uscì dal deserto, vinto dalla lussuria del piacere. Ma la grazia di 
Dio era con Benedetto, che per mortificare il corpo si gettò tra le ortiche 
e i rovi. La tentazione scomparve immediatamente e san Benedetto non la 
provò mai più.

Padre e patrono d’Europa

Nel 1947 Papa Pio XII definì san Benedetto «padre d’Europa», ri-
conoscendolo patrono dell’unità del Vecchio Continente. Era un momento 
storico in cui l’umanità, che stava guarendo le ferite di una guerra devastan-
te, era minacciata dall’espansione del comunismo ateo. Nel 1964, il Santo 
Padre Paolo VI proclamò san Benedetto patrono principale dell’Europa. Il 
Papa scrisse così nella Lettera Apostolica con cui conferì questo titolo al le-
gislatore: «Giustamente celebriamo san Benedetto, abate, come precursore 
della pace, artefice dell’unità, maestro di costumi pubblici e, in particolare, 
come araldo della religione cristiana e fondatore della vita monastica in 
Occidente». Paolo VI ha citato tre parole chiave che caratterizzano l’atteg-
giamento di san Benedetto e dei suoi figli e figlie spirituali: croce, aratro, 
libro. Attraverso questa «triade», Benedetto ha portato la cultura cristiana 
«ai popoli che abitavano dal Mediterraneo alla Scandinavia, dall’Irlanda 
alla Polonia».



„VITA DI SAN BENEDETTO” DI SAN GREGORIO MAGNO... 53

La croce è il segno della salvezza, su cui si manifesta il più grande 
Amore. Paolo VI scrive: «Attraverso la croce, cioè attraverso la legge di 
Gesù Cristo, ha rafforzato e migliorato l’organizzazione della vita privata 
e pubblica». Dove andavano i missionari benedettini, prima di tutto pian-
tavano una croce. Un elemento molto importante della vita benedettina è il 
segno della croce sotto forma di benedizione. La croce è anche il segno 
dell’evangelizzazione, di cui l’Europa ha ancora bisogno. L’aratro, invece, 
è il simbolo del lavoro fisico. I primi benedettini lavoravano spesso nel 
disboscamento delle foreste, nel prosciugamento delle paludi e nella colti-
vazione della terra. Erano eccellenti giardinieri. Condividevano le loro co-
noscenze con le persone con cui vivevano. In questo modo insegnavano agli 
abitanti del continente di allora il rispetto per il lavoro e per la terra. Il libro 
è l’ultimo dei simboli citati. I monasteri benedettini divennero un prezioso 
centro di lavoro intellettuale. L’Europa divenne cristiana soprattutto perché 
i figli di San Benedetto diedero ai nostri antenati un’istruzione completa. 
Non solo insegnarono loro l’arte e l’artigianato, ma soprattutto instillarono 
in loro lo spirito del Vangelo. Nei monasteri erano sempre più numerosi gli 
scrittori che trascorrevano ore e ore ai loro scranni dedicandosi al grande 
e faticoso lavoro di trascrizione. Circa il novanta per cento del patrimonio 
antico che è giunto fino a noi è stato conservato grazie alle abbazie bene-
dettine.

La regola monastica – ora et labora

Da diversi secoli la Regula di san Benedetto costituisce il fondamen-
to della vita monastica nella Chiesa cattolica. Per i monaci e le monache è, 
come secoli fa, uno stile di vita affascinante e sempre attuale, che permette 
di seguire Cristo nel modo più perfetto possibile e di imitarlo in tutto. Nel-
la storia del cristianesimo conosciamo maestri di vita spirituale che hanno 
lasciato molte regole, ma nessuna di esse ha raggiunto la popolarità né ha 
svolto un ruolo così importante come la regola benedettina. Essa è diventata 
la base di molte altre regole per il perfezionamento della vita cristiana.

San Benedetto, da saggio legislatore, ha modificato e perfezionato 
più volte le sue norme di vita monastica. La regola ha superato molte prove 
ed esperienze. Sebbene l’originale sia andato distrutto nell’incendio del mo-
nastero di Teano nell’896, ne sono state conservate molte copie. La regola 
benedettina “nasce” dall’esperienza di un grande uomo che ha vissuto pro-
fondamente il contenuto del Vangelo e desiderava condividere la sua espe-



BAZYLI DEGÓRSKI54

rienza con gli altri, affinché anche loro potessero incontrare personalmente 
Cristo nella comunità religiosa.

Una delle caratteristiche della regola è la moderazione. Il legisla-
tore scriveva: “In tutto bisogna mantenere la moderazione, per amore di 
coloro che mancano di forza d’animo”. Non possiamo però essere moderati 
nell’amare Dio. Nella sua regola monastica, san Benedetto insegna infatti 
ad amare Dio sopra ogni cosa, il che si esprime nella vita comune sotto la 
guida dell’abate, padre e rappresentante di Cristo.

Significativo è anche il motto di san Benedetto, che ricorre spesso 
alla fine delle lettere e dei documenti benedettini sotto forma di cinque lette-
re: U + I + O + G + D! (Ut In Omnibus Glorificetur Deus – affinché in tutto 
sia glorificato Dio!). Secondo la Regula, i monaci devono dedicare molto 
tempo alla preghiera comune nel coro del monastero. La Regula descrive le 
singole funzioni che compongono la Liturgia delle Ore, composta da inni, 
salmi e letture dalla Sacra Scrittura e dai Padri e Dottori della Chiesa.

Oltre alla preghiera, un elemento molto importante della vita è il 
lavoro, da cui deriva il famoso principio: ora et labora – “prega e lavora”. 
Tra i lavori, il più apprezzato era quello fisico, seguito da tutti i tipi di lavoro 
intellettuale. San Benedetto introdusse nell’ordine la professione, ovvero 
l’appartenenza al monastero garantita dalla legge, e la stabilità del luogo, 
ovvero l’impegno dei monaci a rimanere in un unico monastero fino alla 
morte.

La caratteristica principale della spiritualità benedettina, iniziata nel 
VI secolo, è “stare con Dio”, a cui aspirano attraverso la metanoia, ovvero 
la conversione quotidiana. I benedettini nei loro voti si impegnano inoltre 
ad adottare uno stile di vita monastico e l’obbedienza. La spiritualità mo-
nastica si basa sull’ascetismo, che si esprime nel distacco dai valori terre-
ni. I monaci sono chiamati a fare del bene al prossimo, a testimoniare con 
la loro vita e il loro esempio la verità di Cristo. La tradizione benedettina 
prevede l’accoglienza degli ospiti, nei quali i monaci devono vedere Cristo 
stesso. Il frutto di questo atteggiamento di vita è la pace ricercata dai mona-
ci, la Pax benedictina.

La vita del monaco (della monaca – discepolo (discepola) di san 
Benedetto – deve essere il compimento di ciò che è racchiuso nella Sacra 
Scrittura. Lo indica già la stessa struttura letteraria della Regula: essa ha 
tanti capitoli quanti sono i libri dell’Antico e del Nuovo Testamento; nell’e-
pilogo san Benedetto lo sottolinea in modo inequivocabile: «Esiste forse 
una pagina o una frase ispirata da Dio (nell’Antico e nel Nuovo Testamento) 



„VITA DI SAN BENEDETTO” DI SAN GREGORIO MAGNO... 55

che non contenga i principi più giusti della vita umana?». Da qui deriva, nel 
corso dei successivi quindici secoli, la pratica caratteristica dei benedettini 
della lettura spirituale quotidiana: la lectio Divina.

L’ordine e la pace desiderati da san Benedetto vengono introdotti 
attraverso l’umiltà a immagine di Cristo, attraverso l’obbedienza, l’armonia 
della preghiera e del lavoro. San Benedetto poneva l’accento sulla concen-
trazione e sul lavoro costanti. Combatteva senza pietà la pigrizia e l’ozio. 
Nella sua regola scriveva: «L’ozio è nemico dell’anima. Per questo i fratelli 
devono dedicarsi a determinate ore al lavoro fisico e a determinate ore alla 
lettura spirituale».

Dobbiamo, concludendo, affermare che tutta la cultura e la spiritua-
lità non solo del VI secolo, ma anche del medioevo e dei secoli successivi, 
sono debitrici proprio di san Gregorio Magno.

Bibliografia

Fonti antiche e patristiche

Benedictus Nursiensis, Regula, in Patrologia Latina 66, coll. 215-930; Corpus Scrip-
torum Ecclesiasticorum Latinorum 75; Sources Chrétiennes 181-186.

Augustinus Hipponensis, De Civitate Dei, in Patrologia Latina 41, coll. 13-804; Cor-
pus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum 40; Corpus Christianorum. Series Latina 47-48 
(cf. anche Agostino, La città di Dio, traduzione di Domenico Gentili, 3 voll., introduzione 
di A. Trapè, R. Russell, S. Cotta, Collana Opere di Sant’Agostino, Roma 1978; II ed. ri-
veduta del I vol., 1990. – un solo vol., Introduzione di Antonio Pieretti, Indici di Franco 
Monteverde, Roma 2000).

Gaius Plinius Secundus, Naturalis historia, in https://la.wikisource.org/ wiki/Natu-
ralis_Historia (consultato il 27 IX 2025).

Gregorius Magnus, Moralia in Iob, 3 voll., ed. M. Adriaen, Turnhout 1979-1985 
(Corpus Scriptorum Christianorum. Series Latina 143, 143 A, 143 B).

Gregorius Magnus, Regula pastoralis, in Grégoire le Grand, Règle pastorale, cur. 
B. Judic (intr., note, ind.) – F. Rommel (ed.) – Ch. Morel (trad.), Paris 1992 (Sources 
Chétiennes 381-382).

Studi

Abels R., The Council of Whitby: A Study in Early Anglo-Saxon Politics, “Journal of 
British Studies” 23 (1984), pp. 1-25.

L. Dattrino, Il primo monachesimo, Roma 1984.
Boucheron P. – Gioanni S. (dir.), La mémoire d’Ambroise de Milan: Usages po-



BAZYLI DEGÓRSKI56

litiques d’un souvenir patristique (Ve-XVIII siècle), Publications de la Sorbonne-École 
française de Rome, collana «Histoire ancienne et médiévale» 133, Paris-Roma 2015.

Bovini G., Ravenna. Kunst und Geschichte, Ravenna 1991.
Brown P., Augustine of Hippo, Berkeley 1967 (trad. ital. Agostino d’Ippona, Torino 

1971. Nuova ed. ampliata, 2005).
Bustacchini G., Ravenna. Seine Mosaiken, seine Denkmäler, seine Umgebung, Ra-

venna 1984.
Calati B., Gregorio Magno (ca. 540-604), in E. Bianchi – B. Calati – F. Cocchini 

– L. Illich e AA. VV., La Lectio Divina nella vita religiosa, Comunità di Bose, Magnano 
1994, pp. 165-215.

Cavadini J.C. (a cura di), Gregory the Great. A Symposium, Notre-Dame-London 1995.
Deanesly M., Augustine of Canterbury, Stanford, CA, 1964.
Dassmann E., Ambrosius von Mailand. Leben und Werk. Stuttgart 2004.
Dattrino L., Il primo monachesimo, Roma 1984.
Davis A.J., The Medieval Economy of Salvation: Charity, Commerce and the Rise of 

the Hospital, Cornell 2019.
Degl’Innocenti A., Dialogorum libri IV, in Scrittura e storia. Per una lettura delle 

opere di Gregorio Magno, cur. L. Castaldi, Firenze 2005, pp. 252–270.
Degl’Innocenti A., Pietro, diacono, in Enciclopedia Gregoriana, cur. G. Cremascoli 

e A. Degl’Innocenti, Firenze 2008, pp. 267-268.
Degl’Innocenti A. – Cremascoli G. (a cura di), Enciclopedia gregoriana. La vita, 

l’opera e la fortuna di Gregorio Magno, Roma 2009. 
Degórski B., Św. Hieronim. Żywoty mnichów: Pawła, Hilariona, Malchusa [= Źródła 

monastyczne, 10], Tyniec-Kraków 1995. 
Degórski B., San Girolamo. Vite degli eremiti: Paolo, Ilarione, Malco [= Collana di 

Testi Patristici, 126], Roma 1996. 
Degórski B., Przekaz łacińskich rękopisów Vita Sancti Pauli Primi Eremitae św. 

Hieronima [= Katolicki Uniwersytet Lubelski. Międzywydziałowy Zakład Badań nad An-
tykiem Chrześcijańskim], Lublin 2000. 

Degórski B., Św. Hieronim. Listy do Eustochium. Listy 22, 31, 108 [= Źródła mona-
styczne, 33], Tyniec-Kraków 2004.

Degórski B., I manoscritti della Vita Sancti Pauli Primi Eremitae di san Girolamo 
conservati nella Biblioteca Apostolica Vaticana [= Katolicki Uniwersytet Lubelski. Międ-
zywydziałowy Zakład Badań nad Antykiem Chrześcijańskim], Lublin 2005.

Degórski B., I manoscritti della Vita Sancti Pauli Primi Eremitae di San Girolamo 
conservati nelle biblioteche di Roma (esclusa la Biblioteca Apostolica Vaticana) [= Kato-
licki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II. Instytut Badań nad Antykiem Chrześcijańskim], 
Lublin 2010.

Degórski B., I manoscritti della Vita Sancti Pauli Primi Eremitae di San Girolamo, 
conservati nelle biblioteche di Roma, che contengono testo incompleto dell’opera geroni-
miana o che si ispirano ad essa [= Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II. Ośrodek 
Badań nad Antykiem Chrześcijańskim], Lublin 2011.

Degórski B. (ed.), Hieronymi historica et hagiographica. Vita Beati Pauli monachi 
Thebaei. Vita Hilarionis. Vita Malchi monachi captivi. Epistula praefatoria in Chronicis 
Eusebii Caesariensis. Chronicorum Eusebii Caesariensis continuatio. De viris inlustribus. 
In Regulae S. Pachomii versionem praefatio || Girolamo. Opere storiche e agiografiche. 



„VITA DI SAN BENEDETTO” DI SAN GREGORIO MAGNO... 57

Vita di san Paolo, eremita di Tebe. Vita di Ilarione. Vita di Malco, l’eremita prigioniero. 
Prefazione alla traduzione delle Cronache di Eusebio di Cesarea. Continuazione delle 
Cronache di Eusebio di Cesarea. Gli uomini illustri. Prefazione alla traduzione della Re-
gola di Pacomio [= Hieronymi opera, XV || Opere di Girolamo, XV], Roma 2014.

Flash K., Agostino d’Ippona. Introduzione all’opera filosofica, Bologna 2002.
Gilson É., Introduzione allo studio di sant’Agostino, Genova 1998.
Gregorio Magno e il suo tempo. XIX Incontro degli studiosi dell’antichità cristiana 

in collaborazione con l’École Française de Rome. Roma 9-12 maggio 1990, 2 voll., 
Roma 1991.

Horn Ch., Augustinus, München 1995 (trad. it. Sant’Agostino, Bologna 2005).
Ieva L., Il latino come lingua dell’Europa unita. Studio sul regime linguistico dell’U. 

E., Napoli 2009.
La Rocca C., La cristianizzazione dei barbari e la nascita dell’Europa, “Reti Medie-

vali Rivista” 5/2 (2014), pp. 1-39.
Markus R.A., Gregory the Great and his World, Cambridge 1997.
McLynn N.B., Ambrose of Milan. Church and court in a Christian capital. Berke-

ley 1994. 
Pacaut M., Monaci e religiosi nel medioevo, Bologna 2007.
Pałucki J., Ambroży z Mediolanu, Kraków 2004.
Paredi A., S. Ambrogio e la sua età, Milano 1994. 
Pincherle A., Vita di Sant’Agostino, Roma-Bari 1988.
Pfeilschifter G., Theoderich der Große. Die Germanen im Römischen Reich, 

Mainz 1910.
Richards J., Il console di Dio: la vita e i tempi di Gregorio Magno, Firenze 1984.
Rosso P., La scuola nel Medioevo. Secoli VI-XV, Torino 2018.
Santi G., Agostino d’Ippona filosofo, Roma2003. A. Trapè, Introduzione generale 

a sant’Agostino, Roma 2006; J.-L. Marion, Sant’Agostino. In luogo di sé, Milano 2014.
Sirago V., I Cassiodoro. Una famiglia calabrese alla direzione d’Italia nel V e VI 

secolo, Soveria Mannelli 1986.
Teillet S., Cassiodore et la formation d’une idéologie romano-gothique, in Eadem, 

Des Goths à la nation gothique. Les origines de l’idée de nation en Occident du Ve au VIIe 
siècle, Paris 2011.

Vitiello M., Il principe, il filosofo, il guerriero: lineamenti di pensiero politico 
nell’Italia ostrogota, Stuttgart 2006.

Vogüé A. de, San Benedetto – Uomo di Dio, Roma 1999.



BAZYLI DEGÓRSKI58

„ŻYWOT ŚW. BENEDYKTA” ŚW. GRZEGORZA WIELKIEGO
I ZARYS SYTUACJI KOŚCIOŁA W VI WIEKU

S t r e s z c z e n i e

Artykuł przedstawia pokrótce Żywot św. Benedykta z Nursji zawarty w II 
księdze Dialogi de vita et miraculis Patrum Italicorum napisanej przez św. Grze-
gorza Wielkiego. Ponadto charakteryzuje w sposób lapidarny VI wiek, w którym 
to dzieło św. Grzegorza zostało napisane.

Święty Grzegorz Wielki w Żywocie św. Benedykta podaje różne szczegó-
ły dotyczące jego życia: apostolstwo wśród ludzi, którzy nadal czcili pogańskich 
bogów, cudowne uzdrowienia, wstawiennictwo o cudowne łaski. Święty Benedykt 
miał również ducha proroczego i wgląd w sumienia swoich bliźnich. Jego sława 
przyciągała wielu współczesnych mu ludzi, w tym króla Ostrogotów, Totilę, któ-
remu święty prawodawca przepowiedział podbój Rzymu, a następnie datę jego 
śmierci.

Święty Benedykt był nieprzejednanym „szaleńcem Bożym” w dążeniu do 
ewangelicznej doskonałości. Pewnego razu szatan kusił go, przywołując na myśl 
kobietę, rozpalając go jej osobą i zasiewając w jego sercu złe pragnienie. Wtedy 
omal nie opuścił pustelni, pokonany przez pożądliwość przyjemności. Ale łaska 
Boża była z nim, i – aby umartwić ciało – rzucił się w pokrzywy i ciernie. Pokusa 
zniknęła i św. Benedykt nigdy więcej jej nie doświadczył.

Od wielu stuleci Reguła św. Benedykta stanowi podstawę życia mona-
stycznego w Kościele katolickim. Jedną z cech charakterystycznych Reguły jest 
umiar. Nie możemy jednak być umiarkowani w miłości do Boga. W swojej re-
gule monastycznej św. Benedykt uczy bowiem kochać Boga ponad wszystko, co 
wyraża się we wspólnym życiu pod przewodnictwem opata, ojca i przedstawi-
ciela Chrystusa. Główną cechą duchowości benedyktyńskiej, zapoczątkowanej 
w VI wieku, jest „bycie z Bogiem”, do czego mnisi dążą poprzez metanoię, czyli 
codzienne nawracanie. Duchowość monastyczna opiera się na ascetyzmie, który 
wyraża się w oderwaniu od wartości ziemskich. Mnisi są wezwani do czynienia 
dobra bliźnim, do świadczenia swoim życiem i przykładem o prawdzie Chrystusa. 
Tradycja benedyktyńska przewiduje przyjmowanie gości, w których mnisi powin-
ni widzieć samego Chrystusa. Owocem takiego podejścia do życia jest pokój, tzw. 
pax benedictina. Porządek i pokój osiąga się poprzez pokorę na wzór Chrystusa, 
posłuszeństwo oraz harmonię modlitwy i pracy. Św. Benedykt kładł nacisk na sku-
pienie i pracę. Walczył z lenistwem i bezczynnością.

O VI wieku możemy powiedzieć w największym skrócie, że był to okres 
przełomowych wydarzeń w historii Kościoła, takich jak ponowna chrystianizacja 
Brytanii (dzięki misji św. Augustyna z Canterbury na przełomie VI i VII wieku), 
powstanie Kościoła irlandzkiego i jego spór z Rzymem, budowa wielu kościołów 



„VITA DI SAN BENEDETTO” DI SAN GREGORIO MAGNO... 59

o dużym znaczeniu architektonicznym i artystycznym, a także rozwój pism teolo-
gicznych, takich jak chociażby Historia ecclesiastica tripartita Kasjodora. W tym 
okresie Kościół umocnił swoją pozycję w Europie, stając się ważnym ośrodkiem 
kulturalnym i edukacyjnym.

„THE LIFE OF ST. BENEDICT” BY ST. GREGORY THE GREAT
AND A SKETCH OF THE SITUATION OF THE CHURCH

IN THE 6TH CENTURY

A b s t r a c t

The article briefly presents the Life of St. Benedict of Nursia, as described 
in Book II of Dialogi de vita et miraculis Patrum Italicorum, written by St. Greg-
ory the Great, and also concisely presents the 6th century, in which St. Gregory’s 
work was written.

Saint Gregory the Great, who described the life of Saint Benedict, gives 
various details about his life: his apostolate among people who still worshipped pa-
gan gods, miraculous healings, intercession for miraculous graces. Saint Benedict 
also had a prophetic spirit and insight into the consciences of his neighbours. His 
fame attracted many of his contemporaries, including the Ostrogoth king Totila, to 
whom the holy legislator predicted the conquest of Rome and then the date of his 
death.

St. Benedict was an uncompromising ‘madman of God’ in his pursuit of 
evangelical perfection. Once, Satan tempted him by bringing to mind a woman, 
inflaming him with her image and sowing evil desires in his heart, so that he almost 
left the hermitage, overcome by lust for pleasure. But God’s grace was with Bene-
dict, who, in order to mortify his flesh, threw himself into nettles and thorns. The 
temptation disappeared, and St. Benedict never experienced it again.

For many centuries, the Rule of St. Benedict has been the basis of mo-
nastic life in the Catholic Church. One of the characteristic features of the Rule is 
moderation. However, we cannot be moderate in our love for God. In his monastic 
rule, St. Benedict teaches us to love God above all else, which is expressed in com-
munal life under the guidance of the abbot, father and representative of Christ. The 
main feature of Benedictine spirituality, which began in the 6th century, is ‘being 
with God,’ which they strive for through metanoia, or daily conversion. Monastic 



BAZYLI DEGÓRSKI60

spirituality is based on asceticism, which is expressed in detachment from earthly 
values. Monks are called to do good to their neighbours, to bear witness to the truth 
of Christ with their lives and example. The Benedictine tradition provides for the 
reception of guests, in whom monks should see Christ himself. The fruit of this 
approach to life is the peace sought by monks, known as Pax benedictina.

The order and peace desired by St. Benedict are achieved through humility 
modelled on Christ, obedience, and harmony between prayer and work. St. Bene-
dict emphasised concentration and work. He fought against laziness and idleness.

To summarise the 6th century, we can say that this period in the history 
of the Church was a time of momentous events, such as the re-Christianisation of 
Britain (thanks to the mission of St Augustine of Canterbury at the turn of the 6th 
and 7th centuries), the rise of the Irish Church and its dispute with Rome, the con-
struction of many churches of great architectural and artistic significance, and the 
development of theological writings, such as Cassiodorus’s Historia ecclesiastica 
tripartita. During this period, the Church strengthened its position in Europe, be-
coming an important cultural and educational centre.

Keywords: Saint Gregory the Great, Saint Benedict of Nursia, monasticism, the 
sixth century

Słowa kluczowe: św. Grzegorz Wielki, św. Benedykt z Nursji, monastycyzm, VI 
wiek

Parole chiave: san Gregorio Magno, san Benedetto di Norcia, il monachesimo, il 
secolo VI



DISSERTATIONES PAULINORUM                                                               TOM XXXIV/2 – 2025

Łukasz Filipiuk OSPPE

OBRONA NIENARODZONYCH W RELIGIJNYM 
I NARODOWYM PRZESŁANIU APELU JASNOGÓRSKIEGO

Wstęp

Głoszony od 70. lat Apel Jasnogórski na dobre wpisał się w pano-
ramę życia religijnego w Polsce. Zapoczątkowany w Uroczystość Niepo-
kalanego Poczęcia Najświętszej Maryi Panny w 1953 roku, w kontekście 
uwięzienia kardynała Stefana Wyszyńskiego, stanowi jedno z ważniejszych 
nabożeństw sprawowanych w Sanktuarium Narodowym na Jasnej Górze. 
Chociaż geneza Apelu związana jest modlitewnym „szturmem do nieba” 
o uwolnienie Prymasa z internowania1, to jednak po jego uwolnieniu na-
bożeństwo to nie zanikło, ale wciąż gromadzi wiernych licznie przybywa-
jących do Kaplicy Cudownego Obrazu Matki Bożej, jak i łączących się 
duchowo za pośrednictwem mass mediów. Stopniowe zmiany dokonujące 
się w ramach nabożeństwa nie tylko nie zaciemniły jego idei podstawowej, 
czyli modlitw zanoszonych w aktualnych sprawach Kościoła i Ojczyzny2, 
ale zyskały cenne dopełnienie w postaci głoszonych rozważań o charakte-
rze religijno-narodowym3. W związku z zanoszonymi modlitwami w inten-

1 Zob. J. S. Płatek, Jasnogórski Apel. Jego początki i upowszechnienie, „Jasna Góra” 
10 (1984), nr 8, s. 5-9.

2 Ojciec Jerzy Tomziński, podczas kazania wygłoszonego 8 grudnia 1953 roku na 
Jasnej Górze, powiedział o Apelu następujące słowa: „Wszyscy, jak nas jest przeszło 
30 milionów na całym świecie; wszyscy o jednej godzinie, gdziekolwiek będziemy, czy 
w pracy, czy na ulicy, czy w kinie, czy na zabawie; wszyscy zbratani jedną myślą, jednym 
polskim sercem, staniemy przy naszej Pani i Królowej, przy Matce i Pocieszycielce, aby 
prosić i żebrać za Polskę, za naród…” - cyt. za: „Niedziela” 2013, nr 49, s. 12-13.

3 Pierwsze rozważanie wygłosił zwolniony z internowania Prymas Wyszyński 28 X 
1956 roku. Idea głoszenia rozpowszechniła się od 1975 roku, kiedy o. Józef Płatek zde-
cydował o wprowadzeniu krótkiej refleksji – spontanicznej modlitwy – kierowanej do 



ŁUKASZ FILIPIUK62

cji obrony życia dzieci poczętych oraz dobra małżeństwa i rodziny, warto 
przybliżyć ważniejsze wypowiedzi apelowe związane z tematyką pro-life. 
Chodzi o to, by odpowiedzieć na pytanie, jakie jest znaczenie Apelu Jasno-
górskiego w całokształcie inicjatyw duszpasterskich podejmowanych na 
Jasnej Górze w celu obrony nienarodzonych?

1. Troska o dzieci poczęte polską „racją stanu”

Stwierdzenie „racja stanu” wskazuje na taki sposób rządzenia pań-
stwem, w którym interes narodowy (interes większości obywateli i organi-
zacji w nim funkcjonujących) jest nadrzędny względem pomyślności innych 
państw. Ów sposob rządzenia nie może się ograniczyć wyłącznie do sfery 
polityki czy ekonomii, wszakże dobro Narodu w znacznej mierze zależy od 
przestrzegania norm moralnych. One uzdalniają człowieka do postrzegania 
drugich nie tylko w wymiarze materialnym, ale nade wszystko duchowym. 
Przynaglają do przyjęcia takiej postawy, w której dążenie do zachowania 
dobra wspólnego opierać się będzie na miłości stanowiącej „najbardziej 
istotną treść więzi społecznych”4. Nie bez racji więc polska racja stanu 
w zamyśle Prymasa Wyszyńskiego to „integracja wszelkich działań poli-
tyczno-społecznych z etyką mającą swoje źródło w Ewangelii”5. Jedynie 
takie postępowanie może uchronić Naród od zatracenia swej tożsamości 
opartej na wartościach chrześcijańskich i pomóc kultywować dziedzictwo 
przodków w następnych pokoleniach. Miłość do Ojczyzny oraz wzięcie od-
powiedzialności za jej losy wyrażają się więc z jednej strony w odrzuceniu 
wrogich Kościołowi ideologii, z drugiej natomiast poprzez życie zgodne 
z wymogami Dekalogu6.

Królowej i Matki Polaków, nawiązując do aktualnych potrzeb ojczyzny. Zob. J. S. Płatek, 
50 lat Apelu Jasnogórskiego, w: Przez Akt Oddania do Zawierzenia Maryi w Trzecim 
Tysiącleciu, red. Z. S. Jabłoński, J. Pach, Wydawnictwo Paulinianum, Jasna Góra – 
Częstochowa 2004, s. 112.

4 Por. J. Mazur, Ad bonum per politicam, Wydawnictwo KUL, Lublin 2011, s. 131-166.
5 Por. A. Borkowska-Kniołek, Polska racja stanu – życie. Przesłanie kardyna-

ła Stefana Wyszyńskiego dotyczące obowiązku obrony życia nienarodzonych, „Studia 
Prymasowskie UKSW”, nr 3 (2009), s. 91.

6 Zob. K. Kratiuk, Jak Kościół katolicki stworzył Polskę i Polaków, Fronda, Warszawa 
2022; A. Rastawicka, Polska racja stanu w nauczaniu Stefana Kardynała Wyszyńskiego, 
Wydawnictwo M, Kraków 2021.



OBRONA NIENARODZONYCH W RELIGIJNYM I NARODOWYM PRZESŁANIU... 63

Jedną z postaw charakteryzujących dbałość o pomyślność Narodu 
jest troska o życie poczynające się pod sercem matki. Istota najbardziej 
bezbronna i krucha przetrwa tylko wtedy, gdy będzie otoczona paraso-
lem ochronnym tak ze strony całego społeczeństwa, względnie państwa, 
jak i pojedynczego człowieka, zwłaszcza swojej matki. Niestety dzisiaj 
coraz trudniej jest dostrzec w mężczyznach i kobietach, mieniących 
się nierzadko chrześcijanami, dbałość o życie nienarodzonych. Jedni, 
zmanipulowani przewrotnymi hasłami wolnościowymi, niosą na swych 
sztandarach żądanie zabijania dzieci poczętych na życzenie, drugich opa-
nował fałszywy humanizm, inni z kolei dali się uwieść ponowoczesne-
mu duchowi konsumpcjonizmu, hedonizmu i sekularyzmu, bądź zbytnio 
uwierzyli w postęp nauki i techniki, rugując tym samym z przestrzeni 
życia publicznego autorytet Boga i Jego wskazania7. Słusznym zatem 
wydaje się być stwierdzenie, że „tracąc wrażliwość na Boga, traci się 
także wrażliwość na człowieka, jego godność i życie”8. W następstwie 
tego może rodzić się „swoisty spisek przeciwko życiu” bądź „wojna sil-
nych przeciw bezsilnym” przejawiająca się tym, że „życie, które domaga 
się większej życzliwości, miłości i opieki, jest uznawane za bezużytecz-
ne lub traktowane jako nieznośny ciężar, a w konsekwencji odrzucane na 
różne sposoby”9. 

Wobec nieustannie powracającego z różnych środowisk roszczenia 
do aborcji i wszelkich poczynań władz godzących w życie nienarodzo-
nych, nie może milknąć głos Kościoła, który, w oparciu o prawo Boże, 
niezmiennie naucza10, że „życie ludzkie jest święte, ponieważ od samego 
początku opiera się na «stwórczym działaniu Boga» i pozostaje na zawsze 
w specjalnym odniesieniu do Stwórcy, jedynego swego celu. Sam Bóg 
jest Panem życia, od jego początku aż do końca. Nikt, w żadnej sytu-
acji, nie może rościć sobie prawa do bezpośredniego niszczenia niewinnej 

7 Por. Jan Paweł II, Encyklika Evangelium vitae, w: Encykliki Ojca Świętego Jana 
Pawła II, Wydawnictwo ZNAK, Kraków 2009, delej cyt. EV, n. 4. 13-14. 19-20; W. 
Półtawska, Samo życie, Edycja Świętego Pawła, Częstochowa 1995, s. 56-88; Ł. Filipiuk, 
Duchowa Adopcja Dziecka Poczętego wobec zjawiska „kultury śmierci”, w: Kościół 
a Kościoły, red. A. A. Napiórkowski, A. Sejbuk, Wydawnictwo Naukowe UPJPII, 
Kraków 2025, s. 97-101.

8 EV 21.
9 Por. EV 12.
10 Zob. M. Starowieyski, Ojcowie Kościoła i starożytne sobory, Wydawnictwo 

Petrus, Kraków 2019, s. 245-306.



ŁUKASZ FILIPIUK64

istoty ludzkiej”11. W tym miejscu Kościół stanowczo naucza, że „aborcja 
i dzieciobójstwo są haniebnymi przestępstwami”12.

Z powyższego jasno wynika, że ani rodzina, ani społeczeństwo, ani 
państwo nie mają moralnego prawa, by niszczyć życie czy pozwalać komu-
kolwiek na jego unicestwienie, bo prawo do życia jest wyższego rzędu13. 
Żaden parlament ani ludzka władza faktu tego zmienić nie może, mimo iż 
podejmowane są w tej sprawie działania przeciwne14. Obowiązuje wszakże 
zasada, że „prawu naturalnemu zawsze przysługuje pierwszeństwo w sto-
sunku do pozytywnego prawa ludzkiego”15. Trafnie ujął to zagadnienie 
papież Benedykt XVI w Przemówieniu skierowanym do uczestników sesji 
plenarnej Międzynarodowej Komisji Teologicznej. Powiedział wówczas: 
„Kiedy w grę wchodzą podstawowe wymogi godności osoby ludzkiej, 
jej życia, instytucji rodziny, sprawiedliwego porządku społecznego, czyli 
podstawowe prawa człowieka, żadne prawo ustanowione przez człowieka 
nie może podważyć zasady zapisanej przez Stwórcę w sercu ludzkim bez 
godzenia w sposób dramatyczny w to, co stanowi nienaruszalną podstawę 
społeczeństwa. Prawo naturalne staje się zatem prawdziwą rękojmią życia 
w wolności dla każdego człowieka, poszanowania jego godności i ochrony 
przed wszelką manipulacja natury ideologicznej oraz samowolą i naduży-
ciami silniejszego. Nikt nie może się wymknąć spod jego mocy”16.

Wobec wszelkich zakusów targnięcia się na życie dzieci poczętych 
ciągle aktualną przestrogą pozostają słowa Prymasa Tysiąclecia uczącego, 
że każda aborcja jest jakąś konkretną niewolą, najpierw człowieka, a potem 
społeczeństwa i Narodu. Ta niewola – wołał – prowadzi do narodowej klę-

11 Katechizm Kościoła Katolickiego, Pallottinum, Poznań 1994, nr 2258; Kongregacja 
Nauki Wiary, Instrukcja Donum vitae, Wstęp, nr 5.

12 Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współcze-
snym ‘Gaudium et spes’, nr 51.

13 Por. A. Rastawicka, Maryjne drogi wolności Prymasa Tysiąclecia. Czytania majo-
we, Fundacja „Czas to miłość”, Częstochowa 2018, s. 48.

14 Por. F. Kucharczak, W tym szaleństwie jest aborcja, „Gość Niedzielny” 2024, 
nr 36, s. 16-19. A. Muszala, Historia legislacji polskiej w kwestii aborcji, w: Aborcja. 
Filozoficzne, teologiczne, historyczne i prawne spojrzenie, red. A. Muszala, M. 
Starowieyski, T. Ślipko, Wydawnictwo Petrus, Kraków 2021, s. 9-24; K. K. Borkowska, 
Prawo aborcyjne w Polsce – rys historyczny, „Studia Prawnoustrojowe UWM”, nr 62 
(2023), s. 67-84.

15 Por. J. Mazur, Ad bonum per politicam, s. 151.
16 Benedykt XVI, Niezbywalna wartość naturalnego prawa moralnego. Przemówienie 

do uczestników sesji plenarnej Międzynarodowej Komisji Teologicznej (5 X 2007), 
„L’Osservatore Romano”, wyd. pol., nr 12 (2007), s. 18-19.



OBRONA NIENARODZONYCH W RELIGIJNYM I NARODOWYM PRZESŁANIU... 65

ski: „Miejmy litość sami nad sobą, aby nie zastępować woli życia w naturze 
ludzkiej, podstępnym knowaniom przeciwko [dzieciom] wezwanym przez 
Stwórcę do życia. Miejmy litość nad naszym Narodem, któremu trzeba no-
wych pokoleń, jeśli ma się ostać na ziemi wyzwolonej z rąk najeźdźców. 
Chciejmy patrzeć w przyszłość naszych dziejów, których może nie być, gdy 
dziś nie narodzą się przyszłe pokolenia”17. Nie można nie przejąć się tymi 
napomnieniami. Dotyczą one wszystkich bez wyjątku i każdy, na miarę 
swoich możliwości, winien „stanąć na straży budzącego się życia i mężnie 
walczyć w obronie każdej kołyski i każdego dziecięcia”18, poczynając od 
matek, ojców, całych rodzin, służby zdrowia, polityków, nauczycieli, koń-
cząc na Narodzie i Kościele19.

2. Starania Jasnej Góry o odnowę duchową i moralną Polski

Zaangażowanie polskiego Kościoła w ratowanie dzieci Narodu 
z wszelkich form duchowego i moralnego zniewolenia, do których bez 
wątpienia zalicza się aborcja, doskonale widać na przykładzie Jasnej Góry. 
W przedziwny sposób od początków jej istnienia losy Ojczyzny znacząco 
związały się z Sanktuarium Matki Bożej Częstochowskiej, dzięki czemu 
zyskało słuszne miano duchowej stolicy Polski20. Świadczy o tym myśl kar-
dynała Wojtyły, że „nie da się zrozumieć Polski bez Jasnej Góry”21. Mimo, 
iż od czasu tej wypowiedzi upłynęło niemal 50 lat, to jednak nie straciła nic 
ze swej aktualności.

Pielgrzymujący od wieków do tronu Bożej Rodzicielki przedstawi-
ciele wszystkich stanów społeczeństwa, szukali u Maryi pomocy i schronie-
nia. Po cudownym zwycięstwie nad Szwedami w 1655 roku i obraniu Jej 
za Królową Polski (1656) znaczenie Jasnej Góry osiągnęło swój niekwe-

17 Cyt. za: A. Rastawicka, Maryjne drogi wolności Prymasa Tysiąclecia. Czytania 
majowe, s. 48.

18 Jasnogórskie Śluby Narodu polskiego, Jasna Góra 26 sierpnia 1956 r., w: 
S. Wyszyński, Na drogach zawierzenia, s. 18-22.

19 Por. A. Borkowska-Kniołek, Polska racja stanu – życie, s. 97-108.
20 Zob. J. Tomziński, Dzieje Jasnej Góry i Cudownego Obrazu, Paulinianum, Jasna 

Góra – Częstochowa 2003; R. Wit, Eklezjalne powołanie człowieka w jasnogórskim prze-
powiadaniu Karola Wojtyły/Jana Pawła II, Wydawnictwo Salwator, Jasna Góra – Kraków 
2018, s. 17-37.

21 Por. T. P. Terlikowski, Jasna Góra. Duchowa stolica Polski. Biografia, Wyda-
wnictwo WAM, Kraków 2022, s. 408.



ŁUKASZ FILIPIUK66

stionowany status. „Odtąd miejsce to stało się symbolem wolności narodo-
wej i religijnej oraz twierdzą wiary i ducha polskiego narodu”22. Następnie 
w czasach zaborów Sanktuarium Matki Bożej pełniło rolę zwornika podzie-
lonego między zaborców państwa i w ogromnej mierze oddziaływało na 
wartości wychowawcze przez kształtowanie ducha patriotycznego w ser-
cach Polaków. Natomiast po odzyskaniu niepodległości Jasna Góra stawała 
się miejscem, skąd szło odrodzenie moralne i społeczne Narodu23.

Współcześnie, duchowy symbol Jasnej Góry także wpisuje się 
w proces kształtowania sumienia Ojczyzny, a Pani Jasnogórska „dodaje 
sił w trudnych doświadczeniach w zmaganiu z groźnymi ideologiami, jak 
również stanowi wyraźny znak żywej wiary pomimo dominacji antychrze-
ścijańskich tendencji w całym ponowoczesnym świecie”24. Jej niezawodna 
pomoc w „obronie duszy chrześcijańskiej Narodu”25 wyraża się poprzez 
obecność Matki Bożej w Cudownym Obrazie i liczne interwencje w dzie-
jach Ojczyzny i życiu poszczególnych ludzi26. Świadomość tę najpełniej 
zamanifestowano w złożonych na Jasnej Górze Jasnogórskich Ślubach Na-
rodu Polskiego (1956) oraz Akcie oddania Polski w macierzyńską niewolę 
Maryi, Matki Kościoła, za wolność Kościoła Chrystusowego (1966).

W Akcie widnieją między innymi takie oto słowa: „Wspominając 
z wdzięcznością Jej macierzyńską opiekę nad dziećmi polskiej ziemi, któ-
rą za Jej królestwo uważamy, świadomi, że dzięki Niej została uratowana 
wiara narodu, pragniemy, Ojcze, w Twoim obliczu oddać Jej całkowicie 
umiłowaną ojczyznę naszą, na nowe tysiąclecie wiary, za Kościół Twojego 
Syna”. Nieco dalej – „Odtąd, najlepsza Matko nasza i Królowo, uważaj nas 
Polaków jako naród za całkowitą własność Twoją, za narzędzie w Twych 
dłoniach na rzecz Kościoła świętego, któremu zawdzięczamy światło wia-
ry, moce Krzyża, jedność duchową i pokój Boży. Czyń z nami, co chcesz! 
Pragniemy wykonać wszystko, czego zażądasz, byleby tylko Polska po 
wszystkie wieki zachowała nieskażony skarb wiary świętej, a Kościół 
w Ojczyźnie naszej cieszył się należną mu wolnością”27. 

22 J. Tomziński, Dzieje Jasnej Góry i Cudownego Obrazu, s. 33-47.
23 Por. J. Tomziński, Dzieje Jasnej Góry i Cudownego Obrazu, s. 47-53.
24 J. Mazur, Jasnogórska Pani: mit polityczny czy fundament civitas Poloniae?, w: 

Miłosierdzie. Kościół. Maryja. W hołdzie Ojcu Profesorowi Zachariaszowi Jabłońskiemu. 
Paulinowi, Człowiekowi Kościoła, oddanemu Maryi, Inicjatywa Ewangelizacyjna 
„Wejdźmy na Szczyt”, Jasna Góra – Kraków – Szydłówek 2016, s. 161.

25 S. Wyszyński, Zapiski więzienne, Wydawnictwo Soli Deo, Warszawa 2006, s. 171.
26 Zob. A. Czupryn, Cuda dzieją się po cichu. O Jasnogórskich cudach i łaskach, 

Fronda, Warszawa 2018.
27 Akt oddania Polski w macierzyńską niewolę Maryi, Matki Kościoła, za wolność 



OBRONA NIENARODZONYCH W RELIGIJNYM I NARODOWYM PRZESŁANIU... 67

Opiece Maryi zawierzona została nie tylko wspólnota państwa, ale 
każdy syn polskiej ziemi. Zobowiązaliśmy się jako Naród „stać na straży 
budzącego się życia i walczyć w obronie każdego dziecięcia i każdej ko-
łyski, bowiem dar życia jest największą łaską Ojca wszelkiego życia i naj-
cenniejszym skarbem narodu”28. By móc wypełnić to zobowiązanie nie-
zbędnym jest uciekanie się do Matki Życia29, gdyż z Jej macierzyńskiego 
pośrednictwa, czyli współdziałania z Synem, Kościół czerpie najobficiej30. 
Podobnie jak na weselu w Kanie Galilejskiej (J 2, 1-11), tak i w życiu każ-
dego wierzącego „Maryja staje pomiędzy swym Synem a ludźmi w sytuacji 
ich braków, niedostatków i cierpień”31 i oręduje za ludźmi, gdyż jako Matka 
„ma prawo powiedzieć Synowi o potrzebach ludzi”32. Ponadto, wstawienni-
cza rola Bożej Rodzicielki wyraża się w tym, że „Maryja pomaga Kościo-
łowi uświadomić sobie, że życie znajduje się zawsze w centrum wielkiego 
zmagania między dobrem a złem, między światłem a ciemnością”33, dlatego 
niezbędnym jest, na wzór Jana Pawła II, przyjąć Maryję – Jutrzenkę nowe-
go świata i Matkę żyjących – w akcie zawierzenia34.

Odrodzenie duchowe i moralne Polski dokonuje się także dzięki pasto-
ralnym wysiłkom ojców i braci paulinów oraz wszystkim ofiarnie posługują-
cym w jasnogórskim sanktuarium. „Jasna Góra jest bowiem chyba najbardziej 
newralgicznym punktem duszpasterstwa na całej ziemi polskiej”35. Więcej, 
„Jasna Góra – jak podkreślał Jan Paweł II – to Sanktuarium Narodu, konfe-
sjonał i ołtarz. Jest to miejsce duchowej przemiany, odnowy życia Polaków”36, 

Kościoła Chrystusowego, Jasna Góra 3 maja 1966 rok, w: S. Wyszyński, Na drogach 
zawierzenia, Wydawnictwo Soli Deo, Warszawa 1996, s.23-26.

28 Por. Jasnogórskie Śluby Narodu polskiego, Jasna Góra 26 sierpnia 1956 r., w: S. 
Wyszyński, Na drogach zawierzenia, s. 18-22.

29 Zob. A. A. Napiórkowski, Mary Mother of Life, Pontifical University of John Paul 
II, Kraków 2024, s. 84-108; B. Barylak, Maryja miłująca życie, Wydawnictwo Ojców 
Franciszkanów Niepokalanów, Niepokalanów 2024, s. 23-48.

30 Por. Jan Paweł II, Encyklika Redemptoris Mater, w: Encykliki Ojca Świętego Jana 
Pawła II, Wydawnictwo ZNAK, Kraków 2009, dalej cyt. RM, n. 44.

31 Por. RM 21.
32 Por. RM 21.
33 EV 104.
34 Por. T. Siudy, Maryja Matką życia w nauczaniu Jana Pawła II, w: Jasna Góra. 

Sanktuarium troski o życie Narodu, s. 59-70.
35 Jan Paweł II, Sześć wieków obecności paulinów na Jasnej Górze, w: Jasnogórska 

Bogarodzica w wypowiedziach błogosławionego Jana Pawła II, t. I, Paulinianum, Jasna 
Góra – Częstochowa 2011, s. 141.

36 Jan Paweł II, „Tak” Chrystusowi, „tak” Kościołowi, w: Jasnogórska Bogarodzica 
w wypowiedziach błogosławionego Jana Pawła II, t. I, s. 286.



ŁUKASZ FILIPIUK68

która nieprzerwanie się dokonuje. Wielu ludzi nawracając się „odrzuca dawne 
uczynki ciemności, a przyobleka zbroję światła” (por. Rz 13, 12). Zostawiając 
popełnione grzechy przeciwko życiu poczętemu, podejmują stanowczą wolę 
trwania przy Ewangelii życia i poprzez swoją codzienność świadczyć o Bogu 
jako Dawcy życia. Znamionują o tym liczne wpisy pielgrzymów pozostawione 
w ośrodkach niosących im pomoc, tj. Poradni Rodzinnej, Poradni Psycholo-
gicznej czy Ośrodku Duchowej Adopcji Dziecka Poczętego.

Obok sakramentów istotną rolę odgrywa codzienne przepowiadanie 
Ewangelii. Jasna Góra jest miejscem, w którym każdego dnia można usły-
szeć Dobrą Nowinę. Można powiedzieć, że sanktuarium jest uprzywilejo-
wanym miejscem spotkania ze słowem Chrystusa, dzięki któremu może 
rodzić się w człowieku wiara (por. Rz 10, 17). Trzeba wszakże przyznać, 
iż Jasna góra nieustannie stwarza nowe możliwości dla ewangelizacji tak 
pielgrzymów, jak i turystów37.

Ważne miejsce w sanktuaryjnym planie dnia zajmują także inne na-
bożeństwa. Pośród nich należy wymienić codzienną modlitwę różańcową, 
godzinki o Niepokalanym Poczęciu Najświętszej Maryi Panny, odprawiane 
nabożeństwa Drogi Krzyżowej, sobotnie zawierzenia Maryi, Nowennę do 
Matki Bożej Częstochowskiej, jasnogórskie dni skupienia, wspólne groma-
dzenie się na Apelu Jasnogórskim czy całonocne czuwania38. Można żywić 
nadzieję, że intencja o zachowanie przed aborcją dzieci poczętych, wple-
ciona w wielorakie intencje zanoszone przez wstawiennictwo Matki Bożej, 
dociera przed oblicze Boże.

Obok wskazanych nabożeństw istnieją również inne formy promowa-
nia kultury pro-life w przestrzeni Jasnogórskiego Sanktuarium. Wystarczy 
wymienić aktywność chociażby takich podmiotów ewangelizacyjnych, jak: 
Radio Jasna Góra, Dwumiesięcznik Jasna Góra, Poradnia Rodzinna, Porad-
nia Psychologiczna, Jasnogórski Telefon Zaufania39, konferencje, sympozja 
naukowe. Pod tym względem nie bez znaczenia jest funkcjonowanie takich 
inicjatyw, jak: Jasnogórska Rodzina Różańcowa oraz Centralny Ośrodek 
Duchowej Adopcji Dziecka Poczętego40.

37 Por. Z. S. Jabłoński, Posługa słowa w przestrzeni sanktuarium maryjnego, w: 
Jasna Góra – Sanktuarium troski o życie Narodu, s. 110.

38 Por. Ł. Filipiuk, Protection of the Life of  Conceived Children in the Pastoral 
Activities of the Jasna Gora, „Polonia Sacra” vol. 28 (2024), nr 4, s. 212-216.

39 Zob. Ł. Filipiuk, S. Nowicka, O początkach Poradni Rodzinnej i dzieła Duchowej 
Adopcji Dziecka Poczętego na Jasnej Górze (Wywiad), „Dissertationes Paulinorum” 33/1 
(2024), s. 87-98.

40 Por. Z. S. Jabłoński, Jasna Góra na przełomie tysiącleci 1995-2005, w: Jasna 



OBRONA NIENARODZONYCH W RELIGIJNYM I NARODOWYM PRZESŁANIU... 69

W sumie można skonkludować, że jasnogórskie duszpasterstwo wpi-
suje się w realizację programu życia Narodu w oparciu o wartości mające 
charakter moralny41. Obrona dzieci poczętych oraz dbałość o życie małżeń-
skie i rodzinne stanowią wyraz realizacji tego programu dzięki licznie po-
dejmowanym w duchowej stolicy Polski pastoralnym inicjatywom. Te z ko-
lei budzą w sercach ludzi dobrej woli nadzieję, że „dzięki duchowej mocy, 
jaką posiada wytrwała modlitwa zwycięży kultura życia oparta na formule 
pro-life”42. Nie sposób nie zauważyć, że wszystkie poczynania zmierzające 
do uratowania przed aborcją dzieci nienarodzonych stanowią pewną drogę 
budowania i konstytuowania społeczności dobra, czyli civitas Dei43.

3. Sprawa obrony życia człowieka w Apelu Jasnogórskim

Apel Jasnogórski jest znaczącym nabożeństwem, które – zgodnie 
z pouczeniem Jana Pawła II – wyraża szczególne dziedzictwo tysiąclecia 
chrześcijańskiej Polski44, jak również niesie w sobie moc odnowieńczą45, 
przez co przyczynia się do kształtowania Polski jako civitas Dei. Więcej, 
jest i powinien pozostać modlitwą i programem wszystkich, w szczególno-
ści polskich rodzin – pierwszej i podstawowej wspólnoty ludzkiej, środo-
wiska życia i miłości46. Stoi za tym racja, że codzienna modlitwa apelowa, 
ubogacona odpowiednimi rozważaniami, uwrażliwia serca wierzących na 
aktualne sprawy Kościoła i Ojczyzny oraz zachęca do otwarcia się na po-
trzeby drugich47. Ponadto, kieruje wzrok człowieka na Maryję oraz poma-

Góra na maryjnej drodze Europy i Polski, red. M. Włosiński, Paulinianum, Jasna Góra 
– Częstochowa 2014, s. 179-194; Ł. Filipiuk, Duchowa adopcja dziecka poczętego, 
Inicjatywa Ewangelizacyjna „Wejdźmy na Szczyt”, Kraków 2020, s. 109-137.

41 Por. J. Mazur, Naród ujrzał swoją Królową… Od ślubów lwowskich i jasnogórskich 
do aktu zawierzenia Matce Bożej. Szkic religijno-społeczny, Paulinianum, Częstochowa 
2016, s. 108. 

42 J. Mazur, Duchowa adopcja a paradygmat „dwóch miłości” św. Augustyna 
z Hippony, „Dissertationes Paulinorum” 33/2 (2024), s. 108-110.

43 Por. J. Mazur, Duchowa adopcja a paradygmat „dwóch miłości” św. Augustyna 
z Hippony, s. 109-110.

44 Por. Jan Paweł II, Jestem przy Tobie, Pamiętam, Czuwam, w: Z. S. Jabłoński, W go-
dzinie Apelu z Janem Pawłem II, Paulinianum, Jasna Góra – Częstochowa 2003, s. 287.

45 Por. Jan Paweł II, Apel Jasnogórski streszcza program nowej ewangelizacji, w: Z. 
S. Jabłoński, W godzinie Apelu z Janem Pawłem II, s. 322.

46 Por. Jan Paweł II, W godzinie narodowej szczerości, w: Z. S. Jabłoński, W godzi-
nie Apelu z Janem Pawłem II, s. 284.

47 Por. Z. Wit, Jasnogórska pobożność maryjna w służbie odradzania i pogłębia-



ŁUKASZ FILIPIUK70

ga kształtować osobowy charakter więzi z Matką Chrystusa, dzięki czemu 
może dokonać się swoista „wymiana serc” polegająca na pogłębieniu rela-
cji z Bożą Rodzicielką48. W następstwie, Dziewica z Nazaretu – „pierwsza 
Uczennica własnego Syna, Matka w porządku łaski, daje Kościołowi swoje 
macierzyństwo i pomaga odczytać usłyszane słowo od Syna i wprowadzić 
je w życie”49.

Jakie jest więc to słowo? Refleksje apelowe podejmują wiele zagad-
nień, począwszy od biblijnych, eklezjalnych, chrystologicznych czy maryj-
nych50, kończąc natomiast na sprawach związanych z codzienną egzystencją 
człowieka, a więc wszelkich problemach moralnych i społecznych. Wśród 
nich można wymienić kwestie sumienia, przebaczenia i pojednania, cnót 
teologalnych i moralnych, sprawiedliwości i solidarności ludzkiej, choroby 
i cierpienia, pracy, ubóstwa, wojny oraz związane z tematem artykułu za-
gadnienia rodziny, małżeństwa i troski o życie poczęte. „Już u początków 
swego istnienia Apel Jasnogórski był modlitwą uwzględniającą konkretne 
problemy życia ludzkiego i stał się nośnikiem duchowej odnowy zaprogra-
mowanej w Jasnogórskich Ślubach Narodu, w Wielkiej Nowennie przed 
Tysiącleciem Chrztu Polski, w peregrynacji Kopii Cudownego Obrazu Ja-
snogórskiego, w czuwaniach soborowych oraz w Milenijnym Akcie Odda-
nia Polski w macierzyńską niewolę Maryi”51.

O powadze sprawy, jaką jest obrona rozwijającego się pod sercem 
matki życia, może świadczyć m.in. fakt, że podczas wizyt apostolskich do 
Ojczyzny i wygłoszonych na Jasnej Górze rozważań apelowych, Jan Pa-
weł II podjął temat obrony nienarodzonych kilkakrotnie. W dniu 5 czerwca 
1979 r. wypowiedział takie słowa: „Życie całych społeczeństw, narodów, 
państwa, Kościoła, zależy od tego, czy rodzina jest pośród nich prawdzi-

nia wiary, w: Jasnogórska szkoła wiary. Ogólnopolskie Sympozjum Mariologiczno-
Maryjne. Jasna Góra, 10 kwietnia 2013, red. Z. S. Jabłoński, Paulinianum, Jasna Góra 
– Częstochowa 2013, s. 124.

48 Por. J. Królikowski, Odnowa Kościoła – inspiracja apelowe, „Jasna Góra” 40 
(2023), nr 6, s. 10-11.

49 W. Depo, Apel Jasnogórski szkołą wiary Polaków, w: Jasnogórska szkoła wiary, s. 173.
50 Por. A. Tronina, Biblijne korzenie Apelu Jasnogórskiego, w: Przez Akt oddania do 

zawierzenia Maryi w Trzecim tysiącleciu, s. 179-185; J. Królikowski, Odnowa Kościoła 
– inspiracja apelowe, s. 10-11; W. Depo, Apel Jasnogórski modlitwą zawierzenia, w: Przez 
Akt oddania do zawierzenia Maryi w Trzecim tysiącleciu, s. 186-192.

51 J. Kielech, Moralne przesłanie Apelu Jasnogórskiego, w: Przez Akt oddania do 
zawierzenia Maryi w Trzecim tysiącleciu, s. 196. Zob. także J. Mazur, Apel Jasnogórski 
w społecznej wyobraźni Jana Pawła II, w: Przez Akt oddania do zawierzenia Maryi 
w Trzecim tysiącleciu, s. 203-212.



OBRONA NIENARODZONYCH W RELIGIJNYM I NARODOWYM PRZESŁANIU... 71

wym środowiskiem życia i środowiskiem miłości. (...) [Trzeba] uczynić 
wszystko, co można, ażeby rodzinie stworzyć po temu warunki. Warunki 
pracy, warunki mieszkania, warunki utrzymania, opiekę nad poczynającym 
się życiem, poszanowanie społeczne rodzicielstwa, radość z dzieci, które 
przychodzą na świat, pełne prawo do wychowania, a zarazem wieloraką po-
moc w tym wychowaniu… oto cały wielki, bogaty program, od którego za-
leży przyszłość człowieka i przyszłość Narodu”52. Sprawę dzieci poczętych 
postrzegał w ich odniesieniu do rodziny, a następnie państwa oraz wołał, 
aby prawodawstwo i społeczne wysiłki tworzyły klimat sprzyjający dla roz-
woju małżeństwa, rodziny i poczynającego się życia. Następnie 18 czerwca 
1983 roku Papież przypominał, że „Naród jest przede wszystkim bogaty 
ludźmi. Bogaty człowiekiem. Bogaty młodzieżą! Bogatym każdym, który 
czuwa w imię prawdy, ona bowiem nadaje kształt miłości”53. W końcu, 12 
czerwca 1987 roku Jan Paweł II prosił Maryję, Królowę Polski, aby była 
pośród modlących się, aby „czuwała nad każdym człowiekiem, nad każdą 
kobietą i każdym mężczyzną, nad każdym dzieckiem już poczętym w łonie 
matki”54 i dziękował za wszystkich walczących o życie nienarodzonych.

Ważnym głosem w obronie polskiej racji stanu, do jakiej bez wątpie-
nia należy troska o zachowanie przy życiu dzieci poczętych, są wypowiedzi 
kardynała Stefana Wyszyńskiego i innych pasterzy Kościoła w Polsce. Pry-
mas Tysiąclecia włączył w swój program duszpasterski modlitwę Apelu Ja-
snogórskiego, podczas której nawoływał do czuwania i rachunku sumienia 
z wierności Bogu i Ewangelii. Obrona nienarodzonych i troska o trwałość 
rodzin była ważnym znamieniem jego pasterskiej posługi55. W podobnym 
tonie wypowiadali się wielokrotnie inni hierarchowie. Tak na przykład abp 
Wiesław Śmigiel podczas nabożeństwa apelowego modlił się o łaskę przy-
jęcia w rodzinach daru życia oraz o łaskę dla lekarzy, aby nie sprzeniewie-
rzali się złożonej przysiędze i bronili ludzkiego życia od poczęcia do natu-
ralnej śmierci (21.09.2024 r.)56. Z kolei abp Wacław Depo kończąc apelowe 
rozważanie podkreślił, że każde pokolenie Polaków, również i dzisiejsze, 
stoi wobec podstawowego dylematu: opowiedzieć się za cywilizacją życia, 

52 Jan Paweł II, W godzinie narodowej szczerości, s. 284-285.
53 Jan Paweł II, Jestem przy Tobie, Pamiętam, Czuwam, s. 291.
54 Jan Paweł II, O zwycięską nadzieję proszę dla moich rodaków, w: Z. S. Jabłoński, 

W godzinie Apelu z Janem Pawłem II, s. 309-310.
55 Por. J. Kielech, Moralne przesłanie Apelu Jasnogórskiego, s. 197.
56 Zapisane w nawiasie daty wskazują, kiedy dane rozważanie było głoszone. Autor 

uczestniczył w tych nabożeństwach bądź łączył się drogą Internetową. Większość refleksji 
jest możliwa do odnalezienia i odtworzenia na kanale youtube.pl. 



ŁUKASZ FILIPIUK72

która daje przyszłość bądź za cywilizacją śmierci, niosącą nicość. Jednocze-
śnie przestrzegł, aby nie ulegać ponowoczesnemu myśleniu, które spycha 
chrześcijaństwo poza margines życia (26.01.2024 r.). Abp Tadeusz Wojda 
w wigilię Uroczystości Wniebowzięcia NMP wskazując na wielość inten-
cji, z jakimi pielgrzymi jasnogórscy przybywają do tronu Matki, wśród - 
jego zdaniem - najważniejszych wyszczególnił prośbę o to, aby życie, wiara 
i religia były w Ojczyźnie szanowane (15.08.2025 r.). Natomiast bp Ignacy 
Dec, wypowiadając swoje rozważania, z bólem wyznał: „Martwimy się, 
że dotąd nie przebiła się w Polsce ustawa o całkowitej prawnej ochronie 
życia ludzkiego od poczęcia aż do naturalnej śmierci. Widzimy ogromną 
presję na parlamentarzystów, by uchwalić ustawę aprobującą metodę in vi-
tro” (9.08.2011 r.).

Podczas Apelu rozlega się także wołanie o ratunek dla dzieci niena-
rodzonych ze strony wielu kapłanów diecezjalnych i zakonnych. Ksiądz 
Robert Tyrała, rektor Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie, 
zwracał się do Maryi z prośbą, aby naukowcy potrafili odczytywać znaki 
czasu, jakie daje światu Jezus Chrystus oraz aby zdołali stać na straży życia 
ludzkiego od poczęcia do naturalnej śmierci (15.12.2024 r.). Ojciec Woj-
ciech Dec, paulin, zanosił błagania, aby w świecie wypaczającym prawdzi-
wy obraz człowieka, w świecie nie mającym szacunku dla ludzkiego życia 
i rodziny, pielgrzymi mogli cieszyć się potrzebnymi łaskami i byli w stanie 
odróżniać dobro od zła i stawać zawsze po stronie życia57. Inny z paulinów, 
ojciec Zachariasz Jabłoński kierując wzrok ku Jasnogórskiej Królowej Ro-
dzin, polecał wszystkie rodziny świata Bożej Rodzicielce i prosił, aby stały 
się one przestrzeniami miłości, szacunku dla życia oraz wzrostu dla nowych 
pokoleń58.

Apel Jasnogórski jest także czasem zawierzenia Matce Bożej wszyst-
kich, którzy w znaczący sposób przyczyniają się do propagowania kultu-
ry życia. Nierzadko apelowe rozważania prowadzą kapłani zaangażowani 
w duszpasterstwo rodzin oraz liczne ruchy pro-life. Ojciec Stanisław Jarosz, 
paulin, w ramach jednego z rozważań apelowych, powierzył inicjatywę Du-
chowej Adopcji Dziecka Poczętego i wszystkich włączających się w nią 
opiece Maryi, prosząc dla nich o wstawiennictwo, wytrwałość oraz o łaskę 
żywej wiary (3.09.2022 rok). Nie inaczej czyni to obecny moderator dzie-
ła – ojciec Samuel Karwacki, który podczas medytacji głoszonej w czasie 

57 Por. W. Dec, Tu zawsze jesteśmy u siebie, „Jasna Góra” 39 (2022), nr 2, s. 40.
58 Por. Z. S. Jabłoński, W godzinie Apelu z Janem Pawłem II, s. 202-209.



OBRONA NIENARODZONYCH W RELIGIJNYM I NARODOWYM PRZESŁANIU... 73

nabożeństwa apelowego wyznał: „Bicie serca każdego poczętego dziecka 
jest biciem serca odwiecznej Miłości Boga – Stwórcy i Dawcy Życia. Wal-
ka o to życie jest testem z naszego człowieczeństwa, sprawdzianem naszej 
wiary i przynależności do Chrystusa, do którego przyznajemy się zawsze 
stając w obronie wartości życia, jego piękna, świętości, jako odbicia Życia 
Bożego” (1.09.2023 r.).

Apelowa antyfona – „Maryjo Królowo Polski, Jestem przy Tobie, 
Pamiętam, Czuwam!” – najdoskonalej oddaje zasadność dbania o polską 
rację stanu, do jakiej przynależy walka o każde życie poczęte, trwałość 
i pomyślność małżeństw i rodzin. Bowiem „cała egzystencja Ludu Bożego 
zależna jest od bycia z Nim [Bogiem], od rozpamiętywania w modlitwie 
Jego wielkich dzieł, wreszcie od wiernego strzeżenia Jego nakazów”59, co 
kolejno obrazują słowa: Jestem, Pamiętam, Czuwam. Co więcej, „czuwanie 
z Maryją i przy Maryi pobudza do konkretnego działania. Nie może być 
inaczej, gdyż ono kształtuje postawę, kreuje wewnętrzny program miłości 
do Boga i względem ludzi”60.

Konkluzja

Apel Jasnogórski, gromadzący u tronu Matki Bożej na Jasnej Górze 
licznie przybywających wiernych, niezbicie świadczy o wielkim ciężarze 
gatunkowym tego nabożeństwa. Wyraża ono pragnienie i potrzebę dzie-
ci Narodu Polskiego oddania się w opiekę Pani Jasnogórskiej. Niezwykła 
obecność Czarnej Madonny i Jej przedziwne oddziaływanie za pośrednic-
twem Obrazu sprowadza wielu ludzi z drogi grzechu, nawołuje do nawró-
cenia oraz do zmiany duchowych i moralnych postaw. Wobec niebezpie-
czeństwa laicyzacji, ateizacji, demoralizacji społecznej i innych zagrożeń, 
takich jak aborcja czy kryzys małżeństwa i rodziny, Narodowe Sanktuarium 
jawi się jako swoisty znak sprzeciwu, a jednocześnie symbol nadziei, jed-
ności i wytrwania61. Dlatego jak niegdyś, w najciemniejszych nocach Naro-
du, podobnie i dzisiaj, w obliczu tragedii zabijania dzieci poczętych, wielu 
udaje się do Maryi po pomoc i obronę. 

59 A. Tronina, Biblijne korzenie Apelu Jasnogórskiego, s. 185.
60 J. Mazur, Apel Jasnogórski w społecznej wyobraźni Jana Pawła II, s. 211-212.
61 Por. S. J. Rożej, Jasnogórskie uniwersum, Paulinianum, Jasna Góra – Częstochowa 

2008, s. 29.



ŁUKASZ FILIPIUK74

Wspaniałą okazją do przedstawienia Jasnogórskiej Matce Życia 
sprawy nienarodzonych jest Apel Jasnogórski. Dzieje się tak co najmniej 
z trzech powodów. Pierwszym jest niezachwiana pewność w przemożne 
wstawiennictwo Bożej Rodzicielki, co doskonale wyrażają słowa Pryma-
sa Wyszyńskiego wypowiedziane w czasie jednego z nabożeństw: „(…) 
Wierzymy mocno, że sam Bóg chciał w Twoje dłonie złożyć zwycięstwo 
nad wszelkim złem i brudem, wyzwalając Cię przez Twoje niepokalane po-
częcie od grzechu. (…) dlatego też ufamy w Twe zwycięstwo, Dziewico 
Wspomożycielko, Panno Zwycięska. Nie przestajemy ani na chwilę ufać, 
że jak zwyciężałaś w dniu Zwiastowania, na Kalwarii i w Wieczerniku, jak 
potem przez wieki w dziejach Kościoła wszystkie herezje sama niszczyłaś 
i zawsze swą dziewiczą stopą ścierałaś głowę węża, tak i w tej chwili, w tej 
godzinie – dokonasz zwycięstwa”62. Jasnym wydaje się więc być, że każdy 
zatroskany o zachowanie najcenniejszego skarbu Narodu, tzn. życia poczę-
tego człowieka, uciekać się będzie do wstawiennictwa Maryi, którą Kościół 
czci tytułem Wszechmocy błagającej. 

Drugim powodem jest ten, że w modlitwę apelową włączają się każ-
dego dnia tysiące, a nawet dziesiątki tysięcy ludzi. Zatem przepowiadanie 
Ewangelii życia ma szansę dotrzeć do szerokiej liczby odbiorców, w ser-
cach których zostanie zasiane ziarno Dobrej Nowiny oraz zrodzi się tro-
ska o najbardziej bezbronnych. Trzecim powodem niezmiennie jest fakt, 
iż ogólnie rozumiane dobro Narodu Polskiego zależne jest od zachowania 
życia każdego człowieka poczynającego się w łonie matki oraz od trwałości 
małżeństwa i rodziny. Stąd apel o polską rację stanu nie jest zwykłym relik-
tem przeszłości, a ciągle aktualnym wyzwaniem, obok którego nie można 
przejść obojętnie63.

Literatura

Benedykt XVI, Niezbywalna wartość naturalnego prawa moralnego. Przemówienie 
do uczestników sesji plenarnej Międzynarodowej Komisji Teologicznej (5 X 2007), „L’Os-
servatore Romano”, wyd. pol., nr 12 (2007), s. 18-19.

Borkowska Katarzyna Karolina, Prawo aborcyjne w Polsce – rys historyczny, 
„Studia Prawnoustrojowe UWM”, nr 62 (2023), s. 67-84.

62 S. Wyszyński, Wszystko postawiłem na Maryję, Wydawnictwo Soli Deo, Warszawa 
2007, s. 197.

63 Por. Jan Paweł II, Apel Jasnogórski streszcza program nowej ewangelizacji, w: Z. 
S. Jabłoński, W godzinie Apelu z Janem Pawłem II, s. 322-324.



OBRONA NIENARODZONYCH W RELIGIJNYM I NARODOWYM PRZESŁANIU... 75

Borkowska-Kniołek Anna, Polska racja stanu – życie. Przesłanie kardynała Stefa-
na Wyszyńskiego dotyczące obowiązku obrony życia nienarodzonych, „Studia Prymasow-
skie UKSW”, nr 3 (2009), s. 91-111.

Barylak Barbara, Maryja miłująca życie, Wydawnictwo Ojców Franciszkanów 
Niepokalanów, Niepokalanów 2024.

Czupryn Anita, Cuda dzieją się po cichu. O Jasnogórskich cudach i łaskach, Fronda, 
Warszawa 2018.

Dec Wojciech, Tu zawsze jesteśmy u siebie, „Jasna Góra” 39 (2022), nr 2, s. 40.
Depo Wacław, Apel Jasnogórski modlitwą zawierzenia, w: Przez Akt oddania do 

zawierzenia Maryi w Trzecim tysiącleciu, red. Z. S. Jabłoński, J. Pach, Jasna Góra – Czę-
stochowa 2004, s. 186-192.

Depo Wacław, Apel Jasnogórski szkołą wiary Polaków, w: Jasnogórska szkoła wia-
ry, Ogólnopolskie Sympozjum Mariologiczno-Maryjne, Jasna Góra, 10 kwietnia 2013, red. 
Z. S. Jabłoński, Jasna Góra – Częstochowa 2013, s. 171-181.

Filipiuk Łukasz, Duchowa adopcja dziecka poczętego, Inicjatywa Ewangelizacyjna 
„Wejdźmy na Szczyt”, Kraków 2020.

Filipiuk Łukasz, Duchowa Adopcja Dziecka Poczętego wobec zjawiska „kultury 
śmierci”, w: Kościół a Kościoły, red. A. A. Napiórkowski, A. Sejbuk, Wydawnictwo Na-
ukowe UPJPII, Kraków 2025, s. 93-118.

Filipiuk Łukasz, Protection of the Life of Conceived Children in the Pastoral Activi-
ties of the Jasna Gora, „Polonia Sacra” vol. 28 (2024), nr 4, s. 203-222.

Filipiuk Łukasz – Nowicka Stanisława, O początkach Poradni Rodzinnej i dzieła 
Duchowej Adopcji Dziecka Poczętego na Jasnej Górze (Wywiad), „Dissertationes Paulino-
rum” 33/1 (2024), s. 87-98.

Jabłoński Zachariasz Szczepan, Jasna Góra na przełomie tysiącleci 1995-2005, w: 
Jasna Góra na maryjnej drodze Europy i Polski, red. M. Włosiński, Paulinianum, Jasna 
Góra – Częstochowa 2014, s. 179-194. 

Jabłoński Zachariasz Szczepan, Posługa słowa w przestrzeni sanktuarium maryj-
nego, w: Jasna Góra – Sanktuarium troski o życie Narodu. Ogólnopolskie Sympozjum 
Mariologiczno-Maryjne. Jasna Góra, 28 kwietnia 2009, red. Z. S. Jabłoński, Jasna Góra 
– Częstochowa 2009, s. 108-139.

Jabłoński Zachariasz Szczepan, W godzinie Apelu z Janem Pawłem II, Paulinia-
num, Jasna Góra – Częstochowa 2003.

Jan Paweł II, Apel Jasnogórski streszcza program nowej ewangelizacji, w: Z. S. Ja-
błoński, W godzinie Apelu z Janem Pawłem II, s. 322-324.

Jan Paweł II, Encyklika Evangelium vitae, w: Encykliki Ojca Świętego Jana Pawła 
II, Wydawnictwo ZNAK, Kraków 2009, s. 842-985.

Jan Paweł II, Encyklika Redemptoris Mater, w: Encykliki Ojca Świętego Jana Pawła II, 
s. 355-431.

Jan Paweł II, Jestem przy Tobie, Pamiętam, Czuwam, w: Z. S. Jabłoński, W godzinie 
Apelu z Janem Pawłem II, s. 315-320.

Jan Paweł II, O zwycięską nadzieję proszę dla moich rodaków, w: Z. S. Jabłoński, 
W godzinie Apelu z Janem Pawłem II, s. 309-310.

Jan Paweł II, Sześć wieków obecności paulinów na Jasnej Górze, w: Jasnogórska 
Bogarodzica w wypowiedziach błogosławionego Jana Pawła II, t. I, Paulinianum, Jasna 
Góra – Częstochowa 2011, s. 140-143.



ŁUKASZ FILIPIUK76

Jan Paweł II, „Tak” Chrystusowi, „tak” Kościołowi, w: Jasnogórska Bogarodzica 
w wypowiedziach błogosławionego Jana Pawła, s. 284-288.

Jan Paweł II, W godzinie narodowej szczerości, w: Z. S. Jabłoński, W godzinie Apelu 
z Janem Pawłem II, s. 282-285.

Katechizm Kościoła Katolickiego, Pallottinum, Poznań 1994. 
Kielech Jerzy, Moralne przesłanie Apelu Jasnogórskiego, w: Przez Akt oddania do 

zawierzenia Maryi w Trzecim tysiącleciu, red. Z. S. Jabłoński, J. Pach, Paulinianum, Ja-
sna Góra – Częstochowa 2004, s. 193-202.

Kongregacja Nauki Wiary, Instrukcja Donum vitae, w: W Trosce o życie. Wybrane 
dokumenty Stolicy Apostolskiej, red. K. Szczygieł, Wydawnictwo Biblos, Tarnów 1998, 
s. 360-385.

Kratiuk Krystian, Jak Kościół katolicki stworzył Polskę i Polaków, Fronda, War-
szawa 2022.

Królikowski Janusz, Odnowa Kościoła – inspiracja apelowe, „Jasna Góra” 40 
(2023), nr 6, s. 10-11.

Kucharczak Franciszek, W tym szaleństwie jest aborcja, „Gość Niedzielny” 2024, 
nr 36, s. 16-19.

Mazur Jan, Ad bonum per politicam, Wydawnictwo KUL, Lublin 2011.
Mazur Jan, Apel Jasnogórski w społecznej wyobraźni Jana Pawła II, w: Przez Akt 

oddania do zawierzenia Maryi w Trzecim tysiącleciu, red. Z. S. Jabłoński, J. Pach, Pauli-
nianum, Jasna Góra – Częstochowa 2004, s. 203-212.

Mazur Jan, Duchowa adopcja a paradygmat „dwóch miłości” św. Augustyna z Hip-
pony, „Dissertationes Paulinorum” 33/2 (2024), s. 101-113.

Mazur Jan, Jasnogórska Pani: mit polityczny czy fundament civitas Poloniae?, w: 
Miłosierdzie. Kościół. Maryja. W hołdzie Ojcu Profesorowi Zachariaszowi Jabłońskiemu. 
Paulinowi, Człowiekowi Kościoła, oddanemu Maryi, Inicjatywa Ewangelizacyjna „Wejdź-
my na Szczyt”, Jasna Góra – Kraków – Szydłówek 2016.

Mazur Jan, Naród ujrzał swoją Królową… Od ślubów lwowskich i jasnogórskich do 
aktu zawierzenia Matce Bożej. Szkic religijno-społeczny, Paulinianum, Częstochowa 2016.

Muszala Andrzej, Historia legislacji polskiej w kwestii aborcji, w: Aborcja. Filozo-
ficzne, teologiczne, historyczne i prawne spojrzenie, red. A. Muszala, M. Starowieyski, 
T. Ślipko, Wydawnictwo Petrus, Kraków 2021, s. 9-24. 

Napiórkowski Andrzej Adam, Mary Mother of Life, Pontifical University of John 
Paul II, Kraków 2024.

Płatek Józef Stanisław, Jasnogórski Apel. Jego początki i upowszechnienie, „Jasna 
Góra” 10 (1984), nr 8, s. 5-9.

Płatek Józef Stanisław, 50 lat Apelu Jasnogórskiego, w: Przez Akt Oddania do 
Zawierzenia Maryi w Trzecim Tysiącleciu, s. 99-116.

Półtawska Wanda, Samo życie, Edycja Świętego Pawła, Częstochowa 1995. 
Rastawicka Anna, Maryjne drogi wolności Prymasa Tysiąclecia. Czytania majowe, 

Fundacja „Czas to miłość”, Częstochowa 2018.
Rastawicka Anna, Polska racja stanu w nauczaniu Stefana Kardynała Wyszyńskie-

go, Wydawnictwo M, Kraków 2021.
Rożej Stefan Jan, Jasnogórskie uniwersum, Paulinianum, Jasna Góra – Częstocho-

wa 2008.



OBRONA NIENARODZONYCH W RELIGIJNYM I NARODOWYM PRZESŁANIU... 77

Siudy Teofil, Maryja Matką życia w nauczaniu Jana Pawła II, w: Jasna Góra – 
Sanktuarium troski o życie Narodu. Ogólnopolskie Sympozjum Mariologiczno-Maryjne. 
Jasna Góra, 28 kwietnia 2009, red. Z. S. Jabłoński, Paulinianum, Jasna Góra – Często-
chowa 2009, s. 59-70.

Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współcze-
snym ‘Gaudium et spes’, w: Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, Pallottinum, Poznań 2002, 
s. 526-606.

Starowieyski Marek, Ojcowie Kościoła i starożytne sobory, Wydawnictwo Petrus, 
Kraków 2019.

Terlikowski Tomasz Piotr, Jasna Góra. Duchowa stolica Polski. Biografia, Wy-
dawnictwo WAM, Kraków 2022. 

Tomziński Jerzy, Dzieje Jasnej Góry i Cudownego Obrazu, Paulinianum, Jasna Góra 
– Częstochowa 2003. 

Tronina Antoni, Biblijne korzenie Apelu Jasnogórskiego, w: Przez Akt oddania do 
zawierzenia Maryi w Trzecim tysiącleciu, s. 179-185. 

Wit Roman, Eklezjalne powołanie człowieka w jasnogórskim przepowiadaniu Karo-
la Wojtyły/Jana Pawła II, Wydawnictwo Salwator, Jasna Góra – Kraków 2018.

Wit Zbigniew, Jasnogórska pobożność maryjna w służbie odradzania i pogłębiania 
wiary, w: Jasnogórska szkoła wiary. Ogólnopolskie Sympozjum Mariologiczno-Maryjne. 
Jasna Góra, 10 kwietnia 2013, s. 99-128.

Wyszyński Stefan, Na drogach zawierzenia, Wydawnictwo Soli Deo, Warszawa 
1996.

Wyszyński Stefan, Wszystko postawiłem na Maryję, Wydawnictwo Soli Deo, War-
szawa 2007.

Wyszyński Stefan, Zapiski więzienne, Wydawnictwo Soli Deo, Warszawa 2006.

DEFENSE OF UNBORN CHILDREN IN THE RELIGIOUS
AND NATIONAL MESSAGE OF THE APPEAL AT JASNA GÓRA

A b s t r a c t

The Jasna Góra Appeal is a Marian devotion expressing the entrustment of 
the children of the Polish Nation to the care and intercession of the Blessed Virgin 
Mary. This prayer is directed to God through the mediation of the Jasna Góra Qu-
een of Poland, who is also the Mother of the Church, thus perfectly highlighting 
Mary’s role and place in the mystery of Christ and the Church. The Word of God 
proclaimed during the devotion aims to awaken and strengthen the faith of the 
faithful. Numerous reflections concerning the defense of human life from concep-
tion, delivered within the framework of the Jasna Góra Appeal, enable the Gospel 
of Life to reach a wide audience and contribute to the formation of a civilization of 



ŁUKASZ FILIPIUK78

life and love. In this way, the devotion fosters the common good of Polish society, 
whose fundamental raison d’être is that human life, from its very beginning, should 
always be protected, and that marriage and family life should be duly esteemed.

Keywords: Jasna Góra Appeal, Marian devotion, Gospel of life, defense of the 
unborn, raison d’état

Słowa kluczowe: Apel Jasnogórski, nabożeństwo maryjne, Ewangelia życia, 
obrona nienarodzonych, racja stanu 



DISSERTATIONES PAULINORUM                                                               TOM XXXIV/2 – 2025

Marek Tomczyk OSPPE

NADZIEJA W UJĘCIU TEOLOGICZNO-FILOZOFICZNYM

Wprowadzenie

Wśród wielu zjawisk towarzyszących człowiekowi na przestrzeni 
dziejów z pewnością można wymienić fenomen nadziei. W obliczu róż-
norodnych trudności i przeciwności losu, które są nieodłączną częścią 
ludzkiego życia, nadzieja stanowi swoiste oparcie i źródło wzmocnienia. 
W zmieniających się warunkach zewnętrznych, w obliczu nieszczęść, ka-
taklizmów, wojen, a także osobistych rozczarowań i zawodów ze strony 
innych ludzi, nadzieja staje się dla wielu ostatnim punktem oparcia, który 
pozwala iść przez życie z podniesioną głową – w oczekiwaniu na lepsze 
jutro. 

Nadzieja wprowadza w życie oczekiwanie, że po ciemnościach na-
stanie światło i pojawi się świeży powiew, który pozwoli ludziom wyczeki-
wać spotkania z czymś nowym i wielkim, co umożliwi im wzrastanie jako 
osobom. To dzięki nadziei człowiek może przekraczać swoje ograniczenia 
i stawiać czoła wyzwaniom codzienności. Można stwierdzić, że „nadzieja 
jest niczym bryłka złota błyszcząca na dnie miski, nadając naszym codzien-
nym nadziejom ich właściwy wymiar”1.

Warto zatem nieustannie pochylać się nad tym fenomenem ogólno-
ludzkiego doświadczenia. Szczególną okazją do refleksji nad nadzieją staje 
się ogłoszony przez papieża Franciszka Rok Jubileuszowy 2025, któremu 
przyświeca hasło: Pielgrzymi nadziei.

1 G. L. Muller, Raport o stanie nadziei, Przedsiębiorstwo Wydawniczo-Handlowe 
„Arti”, Ożarów Mazowiecki 2018, s. 6. 



MAREK TOMCZYK80

Nadzieja w dokumentach Kościoła

Nadzieja w nauczaniu Kościoła katolickiego jest wielokrotnie podej-
mowana w różnych dokumentach i oficjalnych wypowiedziach. Chrześcijań-
skie rozumienie nadziei umacnia wierzących i nadaje sens wszelkim doświad-
czeniom. Nadzieja nie kontestuje i nie ignoruje różnych niesprawiedliwości 
i bolesnych przeżyć, ale daje siłę do ich przezwyciężenia. Katechizm Kościo-
ła Katolickiego stwierdza, że „Chrystus ustanowił tu na ziemi swój Kościół 
święty jako wspólnotę wiary, nadziei i miłości”2 i „Kościół uznaje moc Ducha 
świętości, który jest w nim, oraz umacnia nadzieję wiernych, dając im świętych 
jako wzory i orędowników”3. Zasadniczym przedmiotem nadziei jest „nadzieja 
na cielesne zmartwychwstanie zmarłych i pojawia się jako wewnętrzna konse-
kwencja wiary w Boga, Stwórcę całego człowieka, z duszą i ciałem”4. 

Rozważanie nadziei jako cnoty teologalnej stanowi „rękojmię obec-
ności działania Ducha Świętego we władzach człowieka”5. Uobecnienie 
nadziei w życiu wierzącego sprawia, że „pragniemy jako naszego szczęścia 
królestwa niebieskiego i życia wiecznego, pokładając ufność w obietnicach 
Chrystusa i opierając się nie na naszych siłach, ale na pomocy łaski Ducha 
Świętego” 6. „Cnota nadziei odpowiada dążeniu do szczęścia, złożonemu 
przez Boga w sercu każdego człowieka (…) i podejmuje ona te oczekiwa-
nia, które inspirują działania ludzi, chroni przed zwątpieniem, podtrzymuje 
w każdym opuszczeniu, poszerza serce w oczekiwaniu szczęścia wieczne-
go. Żywa nadzieja chroni przed egoizmem i prowadzi do szczęścia miło-
ści”7. W życiu osoby wierzącej „nie mamy pewniejszego zadatku i wyraź-
niejszego znaku wielkiej nadziei na nowe niebo i nową ziemię, w której 
zamieszka sprawiedliwość, niż Eucharystia”8. 

Zagadnienie nadziei zostało podjęte także w dokumentach Soboru 
Watykańskiego II. W soborowej konstytucji Lumen gentium pojawia się 
stwierdzenie, że w Kościele jest „jedna wspólna nadzieja”9 i ma charakter 

2 Katechizm Kościoła Katolickiego, Pallottinum, [Poznań] 2002, dalej cyt. KKK, 771. 
3 KKK, 828.
4 KKK, 992.
5 KKK, 1813.
6 KKK, 1817.
7 KKK, 1818.
8 KKK, 1405.
9 Zob. Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele Lumen gentium, 

dalej cyt. KK, 32.



NADZIEJA W UJĘCIU TEOLOGICZNO-FILOZOFICZNYM 81

eschatolochiczny10. Z kolei konstytucja Gaudium et spes przyznaje, że „lu-
dzie na całym świecie doznają zachęty do odczuwania żywej nadziei, która 
jest darem Ducha Świętego, aby kiedyś zostali wreszcie przyjęci w pokoju 
i największej szczęśliwości do ojczyzny, która jaśnieje chwałą Pana”11. Do-
kument podkreśla, że „szczególnym znakiem nadziei jest Matka Boża. Jak 
w niebie Matka Jezusa doznaje już chwały co do ciała i duszy, będąc obra-
zem i początkiem Kościoła mającego osiągnąć pełnię w przyszłym wieku, 
tak to na ziemi, dopóki nie nadejdzie dzień Pański, przyświeca Ona piel-
grzymującemu Ludowi Bożemu jako znak niezachwianej nadziei i pocie-
chy”12. Kościół w oficjalnym nauczaniu na temat nadziei chrześcijańskiej 
podkreśla, że jest ona kluczowym elementem wiary.

Nadzieja w nauczaniu papieskim

Motyw nadziei stanowił istotny element nauczania papieskiego, po-
wracający zarówno w dokumentach Urzędu Nauczycielskiego Kościoła, jak 
i w wypowiedziach o charakterze duszpasterskim. W życiu chrześcijańskim 
nadzieja stanowi niezbywalny element i odgrywa kluczową rolę w ziem-
skim pielgrzymowaniu. Święty Jan Paweł II, w kontekście przygotowań 
do Wielkiego Jubileuszu początku trzeciego tysiąclecia, w adhortacji Tertio 
millennio adveniente zachęca, aby chrześcijanie odnawiali swoją nadzie-
ję na ostateczne nadejście Królestwa Bożego – przygotowując je dzień po 
dniu: we własnym wnętrzu, w środowisku społecznym, jak również w hi-
storii świata. Nasz Rodak przyznaje, że „fundamentalna postawa nadziei 
z jednej strony nie pozwala chrześcijaninowi stracić z oczu ostatecznego 
celu, który nadaje sens i wartość całej jego egzystencji, z drugiej zaś – do-
starcza mu trwałych i głębokich uzasadnień dla codziennego wysiłku prze-
kształcania rzeczywistości zgodnie z Bożym zamysłem”13. W papieskim 
nauczaniu wielokrotnie podkreśla się znaczenie rodziny jako fundamental-
nego miejsca, w którym człowiek uczy się nadziei. Dlatego Jan Paweł II 
kieruje do rodzin słowa zachęty, prosząc, aby były odważne i dawały „świa-

10 KK 48.
11 Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współcze-

snym Gaudium et spes, 93.
12 KK 68.
13 Jan Paweł II, List apostolski Tertio millennio adveniente, w: Listy pasterskie Ojca 

Świętego Jana Pawła II, Wydawnictwo Znak, Kraków 1997, s. 47. 



MAREK TOMCZYK82

dectwo owej nadziei, która jest was, którą w waszym sercu zakorzenił przez 
Ewangelię Dobry Pasterz. Nie lękajcie się żadnych zagrożeń! Boże moce są 
niepomiernie większe od waszych trudności!”14. 

Jan Paweł II miał szczególną więź z młodzieżą, czego wyrazem była 
inicjatywa Światowych Dni Młodzieży. Uważał, że młodzi ludzie są „na-
dzieją Kościoła, który tak właśnie widzi siebie i swe posłannictwo w świe-
cie”15. Jednak młodemu pokoleniu nie są obce różne pokusy, złudzenia, mi-
raże oraz propozycje realizacji swoich talentów, które podkopują i osłabiają 
nadzieję. Stają się one swoistym złudzeniem, które ostatecznie prowadzi 
młodzież do rozczarowania i zagubienia. W obliczu wyzwań współcze-
sności łatwo jest zatracić życiowy cel. Dlatego z wielką troską i emfazą 
Jan Paweł II kieruje do młodych swoje przesłanie: „Zagraża Wam, drodzy 
młodzi Przyjaciele, zły wpływ technik reklamy, które podsycają naturalną 
skłonność do unikania wysiłku, obiecując natychmiastowe zaspokojenie 
wszelkich pragnień, podczas gdy konsumizm z tym związany dyktuje, by 
człowiek szukał urzeczywistnienia samego siebie przede wszystkim w wy-
korzystaniu dóbr materialnych. Ilu młodych, podbitych urokiem kuszących 
miraży, popada w moc niekontrolowanych instynktów i szuka szczęścia 
na drogach dużo obiecujących, ale w rzeczywistości pozbawionych auten-
tycznych ludzkich perspektyw! Niektórzy z Was mogą odczuwać pokusę 
ucieczki od odpowiedzialności: ucieczki w złudny świat alkoholizmu i nar-
kotyków, przelotne związki nie prowadzące do małżeństwa, obojętność, 
cynizm, a nawet i gwałt. Strzeżcie się zasadzek świata, który dąży do wy-
zyskania lub wypaczenia waszych zdecydowanych i usilnych poszukiwań 
szczęścia i sensu życia”16.

Papież Benedykt XVI również wielokrotnie akcentował w swoim 
nauczaniu znaczenie chrześcijańskiej nadziei. Kwintesencją jego refleksji 
na ten temat jest encyklika Spe salvi, poświęcona właśnie nadziei chrze-
ścijańskiej. Ojciec Święty podejmuje w niej głęboką refleksję nad naturą 
nadziei i jej rolą w życiu oraz duchowym rozwoju człowieka. Zauważa, 
że „człowiek ma różnorakie nadzieje, małe i większe – różne w różnych 
okresach życia. Czasami może się wydawać, że spełnienie jednej z tych 

14 Jan Paweł II, List do Rodzin Gratissimam sane, 4, w: Listy pasterskie Ojca 
Świętego Jana Pawła II, s. 304. 

15 Jan Paweł II, List Ojca Świętego Jana Pawła II do młodych całego świata z okazji 
międzynarodowego Roku Młodzieży, w: Listy Pasterskie Ojca Świętego Jana Pawła II, s. 152. 

16 Jan Paweł II, List Ojca Świętego Jana Pawła II do młodych całego świata z okazji 
międzynarodowego Roku Młodzieży, w: Listy Pasterskie Ojca Świętego Jana Pawła II, s. 146.



NADZIEJA W UJĘCIU TEOLOGICZNO-FILOZOFICZNYM 83

nadziei zadowoli go całkowicie i że nie będzie potrzebował innych nadziei. 
W młodości może to być nadzieja na wielką i zaspokajającą miłość, na-
dzieja na zdobycie pozycji, odniesienie takiego czy innego sukcesu okre-
ślającego przyszłe życie. Kiedy jednak te nadzieje spełniają się, okazuje 
się z całą wyrazistością, że w rzeczywistości to nie było wszystko. Staje 
się ewidentne, że człowiek potrzebuje innej nadziei, która idzie dalej”17. 
W codziennym życiu każdy potrzebuje zarówno małych, jak i większych 
nadziei, które dzień po dniu podtrzymują go w drodze. „Jednak bez wiel-
kiej nadziei, która musi przewyższać pozostałe, są one niewystarczające. Tą 
wielką nadzieją może być jedynie Bóg, który ogarnia wszechświat, i który 
może nam zaproponować i dać to, czego sami nie możemy osiągnąć. Wła-
śnie otrzymanie daru należy do nadziei. Bóg jest fundamentem nadziei – nie 
jakikolwiek bóg, ale ten Bóg, który ma ludzkie oblicze i umiłował nas aż do 
końca: każdą jednostkę i ludzkość w całości”18.

Benedykt XVI wskazuje także konkretne przestrzenie, w których 
człowiek może uczyć się i ćwiczyć w nadziei. Należą do nich: modlitwa 
jako szkoła nadziei, działanie i cierpienie jako miejsca wzrostu w nadziei, 
a także refleksja nad sądem ostatecznym. Papież podkreśla również znacze-
nie relacji z Maryją – Gwiazdą Nadziei – jako szczególną Przewodniczką 
na drodze zawierzenia i oczekiwania.

W trakcie pontyfikatu papieża Franciszka został ogłoszony Jubileusz 
Zwyczajny Roku 2025, którego głównym przesłaniem jest hasło Pielgrzy-
mi nadziei. Ma ono przypominać chrześcijanom o ich tożsamości oraz ko-
nieczności stawania się „znakami nadziei” dla innych – poprzez konkretne 
czyny miłości. W specjalnie wydanej bulli Spes non confudit Papież wska-
zuje na doniosłą rolę nadziei w życiu chrześcijan. Biskup Rzymu pisze: 
„Wszyscy mają nadzieję. Nadzieja jest obecna w sercu każdego człowieka 
jako pragnienie i oczekiwanie dobra, nawet jeśli nie wie, co przyniesie ze 
sobą jutro. Nieprzewidywalność przyszłości rodzi jednak niekiedy sprzecz-
ne uczucia: od ufności do lęku, od pogody ducha do zniechęcenia, od pew-
ności do zwątpienia. Często spotykamy osoby zniechęcone, które patrzą 
w przyszłość ze sceptycyzmem i pesymizmem, jakby nic nie mogło dać im 
szczęścia. Oby Jubileusz był dla wszystkich okazją do ożywienia nadzie-
i”19. Dla papieża Franciszka szczególnym wzorem nadziei jest św. Józef, 
który stanął wobec niezrozumiałej tajemnicy narodzenia Jezusa (Mt 1, 19-

17 Benedykt XVI, Encyklika Spe salvi, Wydawnictwo M, Kraków 2007, 30.
18 Benedykt XVI, Encyklika Spe salvi, 31.
19 Franciszek, Bulla Spes non confundit, Wydawnictwo TUM, Wrocław 2024, 1. 



MAREK TOMCZYK84

20). To od niego – jak zauważa Ojciec Święty – możemy się uczyć postawy 
w chwilach próby: „odłożyć na bok nasz gniew i rozczarowanie, a uczynić 
miejsce, bez żadnej światowej rezygnacji, ale z męstwem pełnym nadziei 
na to, czego nie wybraliśmy, a jednak istnieje”20.

Obecny następca św. Piotra, papież Leon XIV, w adhortacji apo-
stolskiej Dilexi te z wyjątkową troską pochyla się nad ludźmi ubogimi i ze-
pchniętymi na margines społeczny – tymi, o których syty i pyszny świat 
często zapomina. To właśnie do nich papież kieruje słowa pocieszenia 
i nadziei: „Bóg ma szczególne upodobanie w ubogich. To do nich przede 
wszystkim skierowane jest słowo nadziei i wyzwolenia Pana, dlatego nikt, 
nawet w ubóstwie lub słabości, nie może czuć się opuszczony. A Kościół, 
jeśli chce być Chrystusowym, musi być Kościołem Błogosławieństw, Ko-
ściołem, który robi miejsce małym i idzie ubogi z ubogimi, miejscem, 
w którym ubodzy mają uprzywilejowaną pozycję”21. Nauczanie papieskie 
podkreśla także praktyczny wymiar nadziei – wskazuje, jak ją przywracać 
konkretnym ludziom w ich codziennym życiu. Wymownym przykładem są 
zgromadzenia zakonne, które tworzyły szkoły i podejmowały działalność 
edukacyjną w małych wioskach, na peryferiach miast i w ubogich dziel-
nicach robotniczych. Głęboką troską otaczały edukację dziewcząt– uczyły 
czytania i pisania, głosiły Ewangelię, wspierały w sprawach codziennych, 
krzewiły kulturę, a nade wszystko formowały sumienia. Pedagogia ofero-
wana przez siostry zakonne była prosta, lecz głęboko zakorzeniona w duchu 
Ewangelii: bliskość, cierpliwość, łagodność. Uczyły życiem, zanim wypo-
wiadały słowo. W czasach powszechnego analfabetyzmu i systemowego 
wykluczenia, kobiety konsekrowane stawały się prawdziwymi latarniami 
nadziei. Ich misją było kształtowanie serc, rozwijanie zdolności myślenia, 
promowanie godności ludzkiej. Łącząc życie modlitwy z oddaniem bliź-
nim, przez czułość i obecność przezwyciężały opuszczenie – wychowując 
w imię Chrystusa22.

Wybrane fragmenty nauczania ostatnich papieży dotyczące nadziei 
ukazują, jak głęboko zakorzeniona jest ona w Tradycji Kościoła. Nadzieja 
nie jest jedynie abstrakcyjnym pojęciem teologicznym – w ujęciu papie-
skim jawi się jako cnota żywa, konkretna i praktyczna, mająca rzeczywiste 
zastosowanie w codziennym życiu wiernych.

20 Franciszek, List apostolski Patris Corde, Pallottinum, [Poznań] 2020, 4. 
21 Leon XIV, Adhortacja apostolska Dilexi te, Wydawnictwo M, Kraków 2025, 21.
22 Zob. Leon XIV, Adhortacja apostolska Dilexi te, 71.



NADZIEJA W UJĘCIU TEOLOGICZNO-FILOZOFICZNYM 85

Filozoficzne ujęcie nadziei

Przez wieki wielu myślicieli i filozofów podejmowało refleksję nad 
problematyką nadziei. W ujęciu filozoficznym może ona być postrzegana 
jako sposób radzenia sobie z egzystencjalnymi trudnościami, pytaniami 
oraz niepewnościami wpisanymi w ludzką kondycję. Nadzieja pozwala za-
chować sens i cel życia, nawet w obliczu obaw dotyczących przyszłości. 
Zarówno w przeszłości, jak i współcześnie, ludzie doświadczają niepew-
ności oraz życiowych dramatów, w których poszukują ukojenia i wsparcia. 
W tych doświadczeniach nadzieja – analizowana i opisywana przez niektó-
rych filozofów – okazuje się nieodzownym elementem ludzkiego istnienia.

Spośród współczesnych autorów podejmujących refleksję nad na-
dzieją należy wymienić francuskiego filozofa Gabriela Marcela, który ana-
lizował jej ontologiczne podstawy. Jego podejście do nadziei jest głęboko 
zakorzenione w nurcie egzystencjalizmu. Marcel postrzega nadzieję jako 
fundamentalny aspekt ludzkiego doświadczenia, który pozwala jednostce 
przetrwać w obliczu trudności oraz egzystencjalnych niepokojów. Uważa, 
że nadzieja stanowi jeden z konstytutywnych wymiarów egzystencji chrze-
ścijańskiej. Filozof stara się określić istotę nadziei zarówno z perspektywy 
fenomenologicznej, jak i metafizycznej. Jego celem jest wyraźne odróżnie-
nie nadziei od innych postaw, by ukazać ją w możliwie najczystszej, nieroz-
cieńczonej formie. Według Marcela nadzieja – podobnie jak każdy dar – jest 
wezwaniem, na które człowiek musi odpowiedzieć. W swojej najgłębszej 
istocie „nadzieja absolutna” nacechowana jest bezwarunkowym przekro-
czeniem podstawowej próby, jakiej poddana jest ludzka egzystencja23. 

Egzystencjalista francuski wskazuje, że ontologicznym punktem 
oparcia nadziei jest „nadzieja absolutna nierozdzielna od wiary również 
absolutnej i przewyższająca wszelkie uwarunkowania, a tym samym oczy-
wiście wszelkie możliwe wyobrażenia. Nadzieja ta przedstawia się jako od-
powiedź stworzenia na Byt nieskończony, o którym ona wie, że zawdzięcza 
Mu wszystko, czym jest, i że nie może bez zgorszenia stawiać mu żadnych 
warunków”24. Dodaje także: „Nadzieja jest z istoty swej jak gdyby gotowo-
ścią duszy zaangażowanej dostatecznie głęboko w doświadczenie komunii, 

23 M. Jaworski, Ontologiczne podstawy nadziei u G. Marcela, w: Homo meditans, 
VII: Nadzieja w postawie ludzkiej, red. W. Słomka, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 
1992, s. 69-77.

24 G. Marcel, Homo viator. Wstęp do metafizyki nadziei, Instytut Wydawniczy PAX, 
Warszawa 1984, s. 48.



MAREK TOMCZYK86

by mogła dokonać aktu transcendentnego, odmiennego od aktu woli i po-
znania, którym to aktem stwierdza ona żywą wieczność, przy tym doświad-
czenie to stanowi jednocześnie rękojmię i przesłankę owej wieczności”25.

Z kolei współczesny neotomista Josef Pieper stwierdza, że nadzieja 
jest zakorzeniona w najbardziej wewnętrznej głębi bytowej duszy. Nawet 
jeśli pojawiają się jakieś formy rozpaczy, nie dotykają one najgłębszej war-
stwy nadziei i nie mają ostatecznego znaczenia. Nadzieja – jak zauważa 
– zaszczepia w człowieku nową przyszłość, a jej realnym uzasadnieniem 
i pełnią spełnienia jest sam Chrystus26.

Rozważając problematykę nadziei, warto uwzględnić również re-
fleksje polskich filozofów. Na szczególną uwagę zasługuje krakowski my-
śliciel ks. Józef Tischner, który wielokrotnie podkreślał, że nadzieja jest 
nieodłącznym elementem ludzkiego doświadczenia, zwłaszcza w obliczu 
cierpienia i życiowych wyzwań. Tischner uznaje nadzieję za rzeczywistość 
niezwykle bogatą. Jak sam twierdził, zazwyczaj nie zdajemy sobie sprawy 
z tego, jak głęboko przenika nas i rządzi nami nasza nadzieja. Dopiero gdy 
ją tracimy, odkrywamy, czym dla nas była27. To dzięki nadziei – jak pisał 
– „prostujemy się i jasno nam w duszy”. W jego ujęciu istnieje wręcz zależ-
ność: im wyższa nadzieja, tym większa godność człowieka. Dlatego „walka 
o nadzieję najwyższą” oznacza zarazem „walkę o najwyższą godność”28.

Refleksje dotyczące nadziei u Tischnera są głęboko zakorzenione 
w biblijnych źródłach. Człowiek, według niego, jest istotą pielgrzymującą. 
Oznacza to, że wędruje on dzięki jakiejś nadziei – nadziei, która nie tylko 
podtrzymuje go w drodze, ale wręcz umożliwia mu życie. Żyć dzięki na-
dziei to znaczy mieć serce zwrócone ku przyszłości. Każdy z nas – pisze 
Tischner – jest jak biblijny Abraham, który opuścił swój dom i udał się 
w nieznane, by odnaleźć ziemię obiecaną. To właśnie nadzieja kierowała 
jego krokami w nieznany, odległy świat. Nadzieja jest świadoma, że czło-
wiek żyje w zagrożeniu – i że musi od tego zagrożenia uciekać. Ta świado-
mość niesie ze sobą ból. Dlatego nadzieja nie jest wyłącznie radością – jest 
także bólem i wielkim niepokojem. Zmusza człowieka do ciągłego porzu-
cania czegoś, do nieustannego przekraczania samego siebie29. Na kanwie 

25 G. Marcel, Homo viator. Wstęp do metafizyki nadziei, s. 70.
26 J. Pieper, O miłości, nadziei i wierze, Wydawnictwo W drodze, Poznań 2000, s. 167-170
27 J. Tischner, Świat ludzkiej nadziei, Wydawnictwo Znak, Kraków 1994, s. 295. 
28 J. Tischner, Rok z Tischnerem, Wydawnictwo Znak, Kraków 2024, s. 115
29 J. Tischner, Pielgrzymowanie, w: Drogocenne słowa. Wybór rekolekcji pod-

czas Warszawskiej Pielgrzymki Pieszej na Jasną Górę w latach 1976-1989, Inicjatywa 
Ewangelizacyjna „Wejdźmy na Szczyt”, Bydgoszcz 2015, s. 149.



NADZIEJA W UJĘCIU TEOLOGICZNO-FILOZOFICZNYM 87

rozważań biblijnych pojawia się u Tischnera nowa kategoria nadziei, tzw. 
nadzieja rzetelna, która dostrzega przed sobą przestrzeń otwartą, poprzeci-
naną drogami, zapraszającą do ruchu. Symbolem człowieka przenikniętego 
taką nadzieją staje się pielgrzym. Pielgrzym to ten, kto dzięki nadziei czyni 
właściwy użytek z przestrzeni: podąża ku przyszłości, w której nadzieja 
umieściła jego cel. Nie lęka się porzucać balastu przeszłości, jeśli wymaga 
tego droga do celu. Tischner posługuje się również pojęciem „etosu na-
dziei”, który jest charakterystyczny dla pielgrzyma. Wszystko, co najważ-
niejsze w życiu, zależy od nadziei. Jaka jest nadzieja pielgrzyma – taka 
będzie jego przyszłość i jego stosunek do niej. Z małej nadziei człowieka 
powstaje przestrzeń ciasna i płytki wybór wartości w teraźniejszości. Mała 
nadzieja tworzy ciasną przestrzeń egzystencjalną i przynosi przypadkowe, 
powierzchowne spotkania; wielka nadzieja rodzi wielką miłość i najgłęb-
szą wierność. Kiedy nadzieja zaczyna w człowieku maleć, kurczy się także 
przestrzeń jego życia. Gubi się nadzieja rzetelna, a wraz z nią zanika etos 
nadziei. Człowiek, zamiast kroczyć swoją drogą, zaczyna rozpaczliwie szu-
kać dla siebie przestrzeni schronienia – ucieczki, a nie pielgrzymowania30.

Ksiądz Profesor wyróżnia również inne pojęcie nadziei określa-
nej mianem nadziei chrześcijańskiej, którą definiuje w następujący spo-
sób: „Nadzieja chrześcijańska spełnia funkcję demaskatorska wobec tych 
wszystkich nadziei, które chciały przywiązać człowieka do ziemi. Ten ro-
dzaj nadziei demaskuje patologie nadziei. Należy do nich wiązanie człowie-
ka wyłącznie ze sprawami tej ziemi (...) Nadzieje z tej ziemi biorą część za 
całość”31. Ponadto dodaje: „Ewangelia maluje żywy obraz tego, kto bierze 
w swoje ręce nadzieję człowieka. Jest to obraz umierającego i wstającego 
z grobu Chrystusa. Chrystus pojawia się to nie tylko jako argument, lecz 
przede wszystkim jako Powiernik nadziei. Droga od klęski do zwycięstwa 
jest heroiczną drogą Jego nadziei”32.

Taka forma nadziei – zakorzeniona w misterium paschalnym – jest 
według Tischnera prawdziwą nadzieją. W tym ujęciu warto podkreślić, że 
nadzieja podlega także próbom. „Bóg próbuje naszą nadzieję, bo nadzieja 
nie wypróbowana jest zwykłym marzeniem. Natomiast nadzieja przez pró-
bę umacnia się, staje się jeszcze mocniejsza, jeszcze głębsza. I dlatego na 
krzyżu następne słowa Jezusa Chrystusa brzmią: „W ręce twoje oddaje du-
cha mojego”. Te słowa oznaczają wypróbowaną nadzieję. Nadzieja pojawia 

30 J. Tischner, Myślenie według wartości, Wydawnictwo Znak, Kraków 1993, s. 437-438.
31 J. Tischner, Świat ludzkiej nadziei, s. 304.
32 J. Tischner, Świat ludzkiej nadziei, s. 306.



MAREK TOMCZYK88

się tu jako akt powiernictwa. Powierzam siebie Bogu. Powierzamy Temu, 
który dał nam obietnice”33.

Według Tischnera zachodzi interesujący związek między nadzieją 
człowieka a heroizmem, do jakiego człowiek czuje się zdolny. Polega on 
przede wszystkim na tym, że to właśnie nadzieja umożliwia postawy he-
roiczne. Na przykład: nadzieja głodnych rodzi heroizm walki z głodem, 
nadzieja ludzi spragnionych wiedzy – heroizm walki z niewiedzą, a na-
dzieja zniewolonych – heroizm walki o wolność. Człowiek jest zdolny do 
heroizmu tylko w imię jakiejś nadziei34.

Krakowski filozof zauważa, że zjednoczenie z nadzieją sprawia, iż 
człowiek wybiega poza rzeczywistość, która otacza go tu i teraz, kierując 
się ku możliwej, choć jeszcze nieosiągalnej przyszłości. Nadzieja jest odpo-
wiedzią na to, co leży głębiej – jest zakorzeniona w podstawowej kondycji 
ludzkiego istnienia. Codziennie dokonuje ona trudnego dzieła podnoszenia 
człowieka w kierunku wyzwolenia35. Zdaniem Tischnera człowiek, który 
ma nadzieję, trzyma w ręku ster swojego życia, zna jego kierunek i potrafi 
nim odpowiednio pokierować. Można zatem stwierdzić: „kto ma nadzieję, 
ten wyżej sobie ceni to, co będzie, to, co nadejdzie, od tego, co jest”36.

Kontynuatorem tischnerowskiej refleksji nad nadzieją jest Tadeusz 
Gadacz, jego uczeń. Analizując życie ludzkie, zauważa, że człowiek jest 
istotą otwartą ku przyszłości. Choć żyje zanurzony w teraźniejszości, nie-
ustannie wybiega myślą w przyszłość i zadaje pytania o to, co się wydarzy. 
Zastanawia się, co pozostanie z owoców jego pracy, czy przetrwa jego imię. 
Zwłaszcza wtedy, gdy teraźniejszość przynosi ból, człowiek z nadzieją spo-
gląda w przyszłość. Mimo że wiele oczekiwań pozostaje niespełnionych, 
nie traci nadziei. Staje się ona często jego ostatnią bronią. Nie tylko pomaga 
znieść trudne „tu i teraz”, lecz także otwiera przed nim nowe horyzonty 
i możliwości37. Profesor Gadacz podkreśla, że nadzieja jest doniosłą cnotą 
– stanowi podstawę twórczej siły życia. Zadaje przy tym ważne pytania: 
dzięki czemu ludzie wznoszą nowe domy na ruinach dawnych? Dzięki cze-
mu grzebiąc w ziemi jedno swoje dziecko, pragną dać życie nowemu? Co 
sprawia, że się nie poddają, jeśli nie nadzieja?38.

33 J. Tischner, Wiara ze słuchania, Wydawnictwo Znak, Kraków 2009, s.137. 
34 J. Tischner, Świat ludzkiej nadziei, s. 294-309.
35 J. Tischner, Świat ludzkiej nadziei, s. 297-299.
36 J. Tischner, Wiara ze słuchania, s. 135. 
37 T. Gadacz, O umiejętności życia, Wydawnictwo Znak, Kraków 2003, s. 188.
38 T. Gadacz, O umiejętności życia, s. 194.



NADZIEJA W UJĘCIU TEOLOGICZNO-FILOZOFICZNYM 89

Ogólnie rzecz biorąc, nadzieja odnosi się do czegoś, co – zgodnie 
z naturalnym porządkiem – nie leży całkowicie w zasięgu ludzkiego działania 
i wymyka się spod kontroli rozumu czy woli. Znajduje się poza sferą, w któ-
rej można stosować zasady stoicyzmu. „Mieć nadzieję to uwierzyć, że istnieje 
jakaś siła zdolna przezwyciężyć niebezpieczeństwo, sprawić coś, co po ludzku 
jest niemożliwe, rozwiązać tragiczny splot zdarzeń. Nadzieja dotyczy czegoś 
pozytywnego i jest oczekiwaniem jakiegoś dobra. Nie mówimy przecież: mam 
nadzieję, że zachoruję albo: mam nadzieję na przegraną. Nadzieja nadaje zatem 
sens ludzkim ofiarom. Gdyby nie ona, ofiara, jaką człowiek składa na przykład 
w imię miłości Ojczyzny, byłaby pozbawiona sensu”39. Gadacz przyznaje, że 
to dzięki nadziei usiłujemy odmienić sytuację, oderwać się od samych siebie, 
udajemy się w podróż z nadzieją, że coś się zmieni, że my się zmienimy40.

Refleksje wybranych filozofów dotyczące nadziei są cennym stu-
dium, które pozwala głębiej wniknąć w jej znaczenie dla ludzkiej egzystencji. 

Podsumowanie

	 Nadzieja to jeden z najważniejszych fenomenów towarzyszących 
człowiekowi na przestrzeni dziejów, w momentach trudnych i granicznych. 
Jako cnota teologalna stanowi niezbywalną kategorię chrześcijaństwa – dzia-
ła mobilizująco, podtrzymuje cierpiących i daje siłę w obliczu przeciwności. 

Pozwala ludziom wierzyć w lepszą przyszłość, nawet gdy obecna 
sytuacja wydaje się beznadziejna. Kościół nieustannie naucza o nadziei, 
która swoje źródło ma w Chrystusie. Nauczanie to jest kontynuowane przez 
kolejnych papieży, dla których nadzieja stanowi niezbywalny element ży-
cia chrześcijańskiego. W chwilach cierpienia i doświadczeń chrześcijanin 
może zawsze się do niej odwołać. W świecie, w którym wielu myślicie-
li szerzy pesymizm, obojętność i nihilizm, pojawiają się filozofowie afir-
mujący nadzieję jako niezbywalny atrybut życia człowieka. W ich ujęciu 
nadzieja jawi się jako postawa niezbędna do zachowania sensu istnienia, 
szczególnie w obliczu cierpienia i wyzwań.
	 W sposób niezwykle sugestywny ukazał to włoski poeta, Dante Ali-
ghieri, w poemacie Boska komedia, umieszczając nad bramą piekła napis: 
„żegnajcie się z wszelką nadzieją ci, którzy tu wchodzicie”. Przypomina 

39 T. Gadacz, O umiejętności życia, s. 190. 
40 T. Gadacz, O ulotności życia, Wydawnictwo Iskry, Warszawa 2008, s. 23



MAREK TOMCZYK90

w ten sposób starą prawdę, że największym dramatem człowieka jest osta-
teczna utrata nadziei – zwykle powiązana z wygaśnięciem w duszy czło-
wieka wiary i miłości 41.

Bibliografia

Benedykt XVI, Encyklika Spe salvi, Wydawnictwo M, Kraków 2007.
Franciszek, Bulla Spes non confundit, Wydawnictwo TUM, Wrocław 2024. 
Franciszek, List apostolski Patris Corde, Pallottinum, [Poznań] 2020. 
Gadacz T., O ulotności życia, Wydawnictwo Iskry, Warszawa 2008.
Gadacz T., O umiejętności życia, Wydawnictwo Znak, Kraków 2003.
Jan Paweł II, List apostolski Tertio millennio adveniente, w: Listy pasterskie Ojca 

Świętego Jana Pawła II, Wydawnictwo Znak, Kraków 1997, s. 9-56.
Jan Paweł II, List do Rodzin Gratissimam sane, 4, w: Listy pasterskie Ojca Świętego 

Jana Pawła II, s. 247-337. 
Jan Paweł II, List Ojca Świętego Jana Pawła II do młodych całego świata z okazji 

międzynarodowego Roku Młodzieży, w: Listy Pasterskie Ojca Świętego Jana Pawła II, s. 
110-158.

Jaworski M., Ontologiczne podstawy nadziei u G. Marcela, w: Homo meditans, VII: 
Nadzieja w postawie ludzkiej, red. W. Słomka, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1992, 
s. 69-77.

Katechizm Kościoła Katolickiego, Pallottinum, [Poznań] 2002. 
Kowalczyk S., Odmowa nadziei – rozpacz, w: Homo meditans, VII: Nadzieja w po-

stawie ludzkiej, red. W. Słomka, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1992, s. 331-345.
Leon XIV, Adhortacja apostolska Dilexi te, Wydawnictwo M, Kraków 2025.
Marcel G., Homo viator. Wstęp do metafizyki nadziei, Instytut Wydawniczy PAX, 

Warszawa 1984.
Muller G. L., Raport o stanie nadziei, Przedsiębiorstwo Wydawniczo-Handlowe 

„Arti”, Ożarów Mazowiecki 2018. s. 6. 
Pieper J., O miłości, nadziei i wierze, Wydawnictwo W drodze, Poznań 2000.
Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele Lumen gentium, w: Sobór 

Watykański II. Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, Pallottinum, Poznań 2002, s. 104-166.
Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współcze-

snym Gaudium et spes, w: Sobór Watykański II. Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, Pallot-
tinum, Poznań 2002, s. 526-606.

Tischner J., Myślenie według wartości, Wydawnictwo Znak, Kraków 1993.
Tischner J., Pielgrzymowanie, w: Drogocenne słowa. Wybór rekolekcji podczas War-

szawskiej Pielgrzymki Pieszej na Jasną Górę w latach 1976-1989, Inicjatywa Ewangeliza-
cyjna „Wejdźmy na Szczyt”, Bydgoszcz 2015, s. 147-173.

41 S. Kowalczyk, Odmowa nadziei – rozpacz, w: Homo meditans, VII: Nadzieja 
w postawie ludzkiej, red. W. Słomka, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1992, s. 331.



NADZIEJA W UJĘCIU TEOLOGICZNO-FILOZOFICZNYM 91

Tischner J., Rok z Tischnerem, Wydawnictwo Znak, Kraków 2024.
Tischner J., Świat ludzkiej nadziei, Wydawnictwo Znak, Kraków 1994.
Tischner J., Wiara ze słuchania, Wydawnictwo Znak, Kraków 2009.

HOPE FROM A THEOLOGICAL AND PHILOSOPHICAL
PERSPECTIVE

A b s t r a c t

Hope is one of the most important phenomena accompanying humanity 
throughout history and in difficult times. It enables people to believe in a better 
future, even if the present seems bleak. The Jubilee Year 2025, proclaimed by Pope 
Francis under the theme “Pilgrims of Hope,” offers a unique opportunity to reflect 
on the nature and significance of hope. The Church consistently emphasizes hope 
as a virtue rooted in Christ. In a world where many voices promote pessimism, 
indifference, and nihilism, certain philosophers affirm hope as an inalienable attri-
bute of human existence. Within their reflections, hope emerges as a vital attitude 
that sustains a sense and meaning of life, particularly amid suffering and adversity.

Key words: hope, theological virtue, man, human person, human existence, sense 
of life

Słowa kluczowe: nadzieja, cnota teologalna, człowiek, osoba ludzka, ludzka eg-
zystencja, sens życia



DISSERTATIONES PAULINORUM                                                               TOM XXXIV/2 – 2025

OCALIĆ ŻYCIE

SAVE A LIFE

Wywiad (Interview)1, który przeprowadził ojciec Łukasz Filipiuk OSPPE z oj-
cem doktorem Józefem Płatkiem OSPPE, byłym Przełożonym  Generalnym 
Zakonu Paulinów na temat roli Jasnej Góry w kwestii obrony ludzkiego życia

Częstochowa – Jasna Góra, 28 listopada 2024 r.

Ojcze Generale, serdecznie dziękuję za możliwość spotkania. Ma 
Ojciec nie tylko ogromną wiedzę dotyczącą Jasnej Góry, ale też i do-
świadczenie wielu lat posługi w tym miejscu. Jak postrzega Ojciec rolę 
Jasnogórskiego Sanktuarium w kwestii obrony życia ludzkiego na prze-
strzeni ostatnich dziesięcioleci?

Jest ona ogromna. Jasna Góra to miejsce, do którego przez całe wieki 
uciekali się ludzie w różnych okolicznościach ich życia. Często w chwilach 
grozy, niebezpieczeństw czy ucisku. Przychodzili szukać wolności – tej du-
chowej od grzechu i zła oraz wolności narodowej. Człowiek tutaj jest za-
wsze u siebie, jak w domu, jak u Matki. Jasna Góra jest nie tylko miejscem, 
w którym można, ale też i trzeba szukać schronienia. Dlatego rola ta jest nie 
do przecenienia i zapewne nazwanie Jasnej Góry sanktuarium narodowym 
nie jest przesadą, a rzeczywistością wyrażającą najgłębszą prawdę. „Tutaj – 
jak mówił Ojciec Święty Jan Paweł II – zawsze byliśmy wolni”. Do dzisiaj 
nic się nie zmieniło. Słowa te są ciągle aktualne i wierzę, że mimo różnych 
prób, jakie mogą jeszcze przyjść, zawsze tak pozostanie.

1 Tekst autoryzowany.



OCALIĆ ŻYCIE 93

Sięgając pamięcią do przeszłości, czy przychodzą Ojcu na myśl ja-
kieś konkretne wydarzenia bądź osoby naszych współbraci szczególnie 
związane z obroną życia dzieci nienarodzonych?

Przede wszystkim Jasnogórskie Śluby Narodu z 1956 roku! Było to 
wielkie wydarzenie, nie tylko dla samej Jasnej Góry, ale również całego 
kraju. Był to i w dalszym ciągu jest program wytyczający ścieżki dusz-
pasterskiej posługi w naszej ojczyźnie, ale też i w sanktuarium. Prymas 
Wyszyński często wracał do Ślubów Jasnogórskich i przypominał paulinom, 
aby nie przestawali działać zgodnie z tym programem. W głoszonych do 
nas konferencjach uwrażliwiał, czym powinna być Jasna Góra. Najpiękniej 
wyraża jego myśl list skierowany do o. Alojzego Wrzalika, ówczesnego ge-
nerała paulinów, w którym pisał, że dzisiaj „Augustynem Kordeckim musi 
być cały Zakon, który najlepiej ma wiedzieć, co nie podoba się Królowej 
Jasnogórskiej w duszy Narodu”. Następnie wyraził myśl, iż „nie wystar-
czy wyspowiadać pielgrzymów, należy wyspowiadać Naród, by dokonać 
w nim nowej «obrony Jasnej Góry». Trzeba odważnie powiedzieć, co nie da 
się pogodzić z Królestwem Maryi w duszy Narodu. Poznanie już nie tylko 
detalicznych grzechów, ale ujrzenie wielkich ran i nałogów, które wrosły 
w obyczaj Narodu i zniekształciły jego psychikę, duchowość i charakter 
(…)”2. Śluby Jasnogórskie wytyczyły nam program i ufam, że wiernie go 
staraliśmy się realizować. Pewnie nie bez omyłek czy ludzkich zawinień, 
ale konsekwentnie do przodu.

Obrona dzieci nienarodzonych, jako jeden z punktów Ślubów, była 
też i podejmowana na Jasnej Górze. Warto przytoczyć powstanie Poradni 
Rodzinnej, która działała od początku lat 60. ubiegłego wieku. Jak dobrze 
pamiętam, w zeszłym roku została zamknięta. Ciekawe dlaczego? Panie 
z Instytutu dzielnie pracowały w tym miejscu. Udzielały specjalistycznej 
porady małżonkom, pojedynczym osobom. Wykonywały doskonałą pracę. 
Należy się im wielkie uznanie. 

Trzeba zaznaczyć trzeci rok Wielkiej Nowenny przed Milenium 
Chrztu Polski. Był to czas szczególnie naznaczony tematyką życia, godno-
ści i świętości ludzkiego życia. Prymas wiedział, że dobro narodu zaczyna 
się w przyjęciu każdego poczętego dziecka, dlatego kładł nam wszystkim 
do serc troskę o te najbardziej bezbronne i niewinne istoty. 

2 S. Wyszyński, Listy uwięzionego Prymasa do Generała oo. Paulinów na Jasnej 
Górze, przed odnowieniem Ślubów Narodu, w: Tenże, Wszystko postawiłem na Maryję, 
Soli Deo, Warszawa 2007, s. 106.



JÓZEF PŁATEK – ŁUKASZ FILIPIUK94

W Domu Pątnika jest takie szczególne miejsce - kaplica ekspiacyjna 
za grzech aborcji. Przed laty działał tam szpital ginekologiczny, w którym 
życie straciło wiele poczętych dzieci. Kiedy budynek wrócił do paulinów 
zdecydowano, aby dokonane tam zbrodnie aborcji powierzyć Bogu w prze-
błagalnej modlitwie. Czasami gesty i postawy przemawiają bardziej niż 
słowa. Dlatego uważam, że pośród licznych wydarzeń, ustanowienie tej 
kaplicy było czymś szczególnie ważnym i zasługującym na podkreślenie.

Piękną inicjatywą było też złożenie przez kobiety polskie wotum 
Matce Bożej w postaci «Kielicha Życia». Wtedy, jak dobrze pamiętam, 
składały przysięgę życia na wzór Maryi, niejako upodobniając się do Niej. 
Chodziło o podjęcie usilnej troski o każde życie poczęte. Szczegółowo na 
ten temat mógłby się wypowiedzieć o. Melchior Królik (uśmiech), który 
prowadząc jasnogórskie kroniki jest bliżej tematu.

Trzeba koniecznie powiedzieć również o Duchowej Adopcji Dziecka 
Poczętego. Wprawdzie inicjatywa ta zrodziła się w paulińskim kościele 
przy uliy Długiej w Warszawie, ale szybko, dzięki pielgrzymce warszaw-
skiej oraz zaangażowaniu o. Stanisława Jarosza, znalazła podatny grunt 
i na Jasnej Górze. To piękne dzieło ratowania zagrożonych aborcją dzieci! 
Piękne i bardzo potrzebne.

Warto jeszcze wspomnieć o nawiedzeniu/peregrynacji Obrazu Matki 
Bożej, która w ten sposób idzie do swoich dzieci. Wielokrotnie słyszałem, 
że czas nawiedzenia Kopii Cudownego Obrazu jest okazją do głoszenia 
Ewangelii życia, podejmowania pewnych form ekspiacji za grzechy aborcji 
i zachętą do włączenia się w dzieło duchowej adopcji. Więcej szczegółów 
dowie się Ojciec z kroniki nawiedzenia…

Wspomniał Ojciec Generał o ojcu Stanisławie Jaroszu. Wiele za-
sług możemy jemu przypisać odnośnie do obrony życia. Czy przed nim byli 
również i inni ojcowie zaangażowani w ochronę dzieci poczętych?

Byli i to mocno angażujący się w obronę życia. Niewątpliwie jednym 
z największych obrońców dzieci nienarodzonych w naszym Zakonie był o. 
Krzysztof Kotnis. Przez długie lata posługiwał na Jasnej Górze, skąd został 
przeniesiony do Warszawy. Jego zaangażowanie, w szczególności głoszo-
ne słowo Boże, przepełnione było troską o najsłabszych, najbardziej bez-
bronnych. Z wielką odwagą, gorliwością, a nawet męstwem sprzeciwiał się 
wszystkiemu, co zagrażało nienarodzonym. Piętnował aborcję i niemoralny 



OCALIĆ ŻYCIE 95

tryb życia. Najbardziej zasłynął homilią, podczas której stanowczo wystąpił 
przeciwko ustawie aborcyjnej z 1956 roku, nazywając ją bezprawną. Za wy-
powiedziane wówczas słowa trafił do więzienia. Był to dla nas wszystkich 
wielki szok. Ale i potwierdzenie, że Pan Bóg go wybrał w sposób szczegól-
ny. Świadczyć o tym mogły liczne wydarzenia. Współwięźniowie dowie-
dziawszy się, że trafił za kratki, bo występował przeciwko aborcji, szybko 
otoczyli go szacunkiem. Mówi się, że i tam, w więzieniu, o. Krzysztof nie 
tracił czasu, a starał się ewangelizować innych. Kolejnym faktem jest to, że 
wielu jego penitentów – o. Krzysztof wiele godzin poświęcał na sprawowa-
nie sakramentu pokuty – każdego dnia przynosiło do konfesjonału, w któ-
rym spowiadał, świeże kwiaty. Z jednej strony był to znak, że nie jest w tym 
doświadczeniu sam, a z drugiej widzieliśmy, że postawa, jaką się odznaczał 
budziła autorytet wśród ludzi.

Ojciec Krzysztof poruszał sprawę aborcji niemal zawsze. Możemy 
powiedzieć, że był to jego „konik” (uśmiech). Niektórym to przeszkadzało 
i mieli mu za złe, że ciągle i ciągle mówi o aborcji. Uważali temat za ważny, 
ale nie jedyny, dlatego nieustanne przepowiadanie o obronie życia budziło 
u niektórych niesmak.

Obok niego byli i inni paulini. Warto wspomnieć o ojcach: Pawle 
Kosiaku, Korneliuszu Jemiole, Hilarym Klimoszu czy Teofilu Krauze. Ja 
również, nie chwaląc się, starałem się tematu nie omijać (uśmiech). Wszyscy 
byliśmy pod wielkim wpływem Prymasa Wyszyńskiego. Wiedzieliśmy, że 
program Ślubów Jasnogórskich trzeba realizować.

Mógłby Ojciec Generał szczegółowiej opowiedzieć o tych ojcach?

Ojciec Paweł Kosiak szczególnie odznaczył się przepowiadaniem na 
temat obrony życia w pierwsze soboty miesiąca zwane wówczas pierw-
szymi sobotami Królowej Polski. Oprócz biblijnych i dogmatycznych roz-
ważań często nawiązywał do Jasnogórskich Ślubów i obrony życia. Temat 
widział jednak szerzej. Troska o dzieci poczęte zaczyna się od troski o do-
brą formację małżonków, którzy pragną przyjąć potomstwo. Przez całe lata 
głosił piękne kazania. 

Z kolei o. Hilary Klimosz zajmował się Poradnią Rodzinną. Widząc 
ogrom pracy, jaką wykonywały Panie z Instytutu Prymasa Wyszyńskiego, 
dostarczał im pisma, ulotki i inne materiały na temat obrony życia. To jego 
zaangażowanie podkreślało świadomość i wagę problemu. 



JÓZEF PŁATEK – ŁUKASZ FILIPIUK96

Ojciec Korneliusz Jemioł, były przeor Jasnej Góry, wspomagał też 
Instytut Ślubów Jasnogórskich, który w pokojach królewskich zorganizo-
wał drukarnię. Tam przygotowywano wiele materiałów duszpasterskich, 
ulotek dotyczących aborcji i obrony życia. Ludzie przychodzili po te ma-
teriały. Byli to zarówno kapłani jak i świeccy. Prymas zawsze podkreślał, 
żeby dać coś tym ludziom do ręki, aby nie wychodzili z pustymi rękami. 
Wtedy w świadomości zostaje coś więcej... 

W dniu 21 lipca 1958 roku funkcjonariusze UB i MO wtargnęli na 
Jasną Górę. Zabrali wszystkie materiały, powielacze także. Drukarnię zde-
molowano. Zakazano korzystania z jakichkolwiek maszyn do pisania czy 
powielaczy. A o. Korneliusz najpierw uwięziony, potem poddany torturom, 
upadł psychicznie na zdrowiu. Dopóki mógł, mocno angażował się w spra-
wę obrony dzieci nienarodzonych zagrożonych aborcją.

Jasnogórskie Śluby Narodu wytyczyły pewne szlaki duszpasterskiej 
posługi ojców w sanktuarium. A jak było wcześniej, kiedy Polska odzy-
skała niepodległość, a Zakon powoli zaczął się odradzać. Jest możliwym 
znalezienie świadectw obrony życia w tamtym czasie?

Z pewnością tak, chociaż trudno jest mi wskazać jakieś szczegóły. 
Jeśli miałbym zachęcić do poszukiwania źródeł w Archiwum Jasnej Góry, 
to przede wszystkim należy zwrócić uwagę na dwóch paulinów: o. Piusa 
Przeździeckiego i o. Piotra Markiewicza. Były to nieprzeciętne osobowo-
ści, wielce oddane Zakonowi i Ojczyźnie. 

Trzeba jednak pamiętać, że Zakon był w trudnej sytuacji. Było nas 
niewielu. A pracy bardzo dużo. Ojcowie codziennie wiele godzin spowia-
dali. Starali się sprostać bieżącym wyzwaniom duszpasterskim, a niewąt-
pliwie kwestią niezwykle ważną była potrzeba uwzględnienia treści patrio-
tycznych/wolnościowych. Nie zmienia to faktu, że podejmowane problemy 
zawsze jakoś łączyły się i nadal łączą w pewną całość. Jasna Góra była nie 
tylko miejscem ucieczki i schronienia dla tych, którzy szukali w Bogu po-
ciechy, ale stanowiła i wciąż stanowi twierdzę moralną Narodu Polskiego. 
Dlatego w jej wysiłkach duszpasterskich nie mogło zabraknąć troski o los 
dzieci poczętych zagrożonych zagładą w łonie matki.



OCALIĆ ŻYCIE 97

Jakie, Ojca zdaniem, przestrzenie jasnogórskiego duszpasterstwa są 
kluczowe dla obrony życia dzisiaj?

Wskazałbym na dwa: konfesjonał i ambona. Ojciec Święty mówił, 
że Jasna Góra to „ołtarz i konfesjonał Narodu”. Wierzę, że słowa te ciągle 
są aktualne. Paulini, którzy od lat posługują w jasnogórskim wieczerniku 
i słuchają spowiedzi pewnie zaświadczyliby, że problem jest poważny. Stąd 
można powiedzieć, że na tę sprawę są szczególnie wyczuleni. Pamiętam za 
dawnych lat, kiedy dostęp do różnych materiałów i programów był trud-
niejszy, organizowano wykłady, konferencje przygotowujące nas do mie-
rzenia się z trudnościami w konfesjonale. Były one szczególnie przydatne 
i potrzebne. Dzisiaj jest trochę łatwiej. 

Ważne jest również przepowiadanie. Na Jasnej Górze go nie brakuje. 
Można powiedzieć, że jest ona też i amboną Narodu, z której nieustannie 
głoszona jest Dobra Nowina. Homilie, apele jasnogórskie, audycje w radio 
czy inne formy. Wszystkie mają przybliżyć do Boga, uwrażliwić na Jego 
wolę, wskazać życiową drogę, umocnić w przyjęciu postawy broniącej ży-
cie. Dla nas starszych, jak już wspomniałem, Śluby Jasnogórskie wytyczały 
program, również i na polu przepowiadania. Dlatego też sprawa obrony 
życia nie mogła być pomijana.

Wiem, że Ojciec w dalszym ciągu posługuje w konfesjonale. Czy 
problem aborcji jest duży?

Mimo wieku chodzę spowiadać, bo widzę w tym wolę Bożą. Słabo 
już widzę, trudno jest mi się poruszać. Bez pomocy wózka czy kuli nie do-
tarłbym sam na dyżur. Ale słuch mam dobry, słyszę każdy szelest i wiem, że 
jest to po coś (uśmiech). Pan Bóg jakby chciał mi powiedzieć, że zostawiam 
ci słuch, abyś słuchał spowiedzi. 

Dzisiaj problem aborcji wydaje się być nieco mniejszy niż kiedyś. 
Nie dlatego, że problemu nie ma, ale że ilość aborcji jest znacznie mniej-
sza. Kiedy panowała ustawa aborcyjna z 1956 roku, aborcji było wiele. 
Społeczeństwo nie było świadome grzechu aborcji i kobiety poddawały się 
tym czynom. Po zabiciu dziecka szukały ratunku. Jak wiele z nich cierpi na 
syndrom postaborcyjny. To straszne cierpienie. Kiedyś było też inaczej niż 
jest dzisiaj. Nie wszyscy kapłani mogli zdjąć karę ekskomuniki za aborcję. 
Były wyznaczone miejsca, w których posługiwali kapłani mogący uwolnić 



JÓZEF PŁATEK – ŁUKASZ FILIPIUK98

penitentkę z kary dzieciobójstwa. Jasna Góra była takim miejscem. Trzeba 
też powiedzieć, że dzisiaj ta świadomość jest inna. Konfesjonał ma na nią 
ogromny wpływ. Ma na nią wpływ także Ewangelia życia, dlatego nie moż-
na ustać w jej głoszeniu.

Jako wieloletni spowiednik i moralista z wykształcenia, jakich wska-
zówek udzieliłby Ojciec Generał młodemu kapłanowi, któremu przyszłoby 
spowiadać osobę po grzechu aborcji bądź która ma zamiar jej dokonać?

Przede wszystkim należy tłumaczyć wartość życia, ukazywać, że nie 
ma innej, bardziej podstawowej wartości niż życie. Trzeba w pozytywny 
sposób ukazać piękno ludzkiego życia, nawet gdy jest trudno. Nie bać się 
mówić w sposób pozytywny. Dać nadzieję, podnieść na duchu. Być i wy-
słuchać. Często kobieta podejmuje decyzję o aborcji dlatego, że jest pozo-
stawiona sama sobie. Gdyby był obok niej ktoś, kto ją wesprze, podniesie 
na duchu, byłoby inaczej.

Niemniej trzeba też otwarcie, ale z łagodnością powiedzieć, że abor-
cja jest strasznym wykroczeniem, które pociąga za sobą nieprzewidywal-
ne skutki dla życia duchowego, psychicznego, jak również rodzinnego czy 
osobistego. Gdy została dokonana aborcja powiedzcie też o tym, że osoba 
taka znajduje się w karze ekskomuniki. Z czym to się wiąże. Ale to dopiero 
na końcu.

Warto jest również przytoczyć pozytywne przykłady, że to z początku 
niechciane przez rodziców dziecko często staje się ich największą pociechą. 
To jest przedziwny paradoks, że to dziecko, które było im trudno przyjąć, 
dzisiaj jest niejako najbardziej kochane, otaczane szczególną troską. 

Konfesjonał jest też szczególnym czasem, kiedy możemy apelować 
do sumień tych ludzi. Pytajcie dlaczego ktoś odważył się targnąć na życie 
bezbronnego dziecka? Gdy słyszycie odpowiedź – „bo musiałam, nie mia-
łam innego wyjścia” – mówcie, że to nie jest prawda, że tak nie można my-
śleć. Trzeba stanowczo obalać argumenty, że trzeba było. W przeciwnym 
razie, jeśli kobietę zostawimy z jej „musiałam”, to może to osłabić prawdzi-
wość jej żalu za grzech aborcji. Nie, nigdy tak nie jest, że kobieta „musi”. 
Aborcja jest najgorszym wyjściem, a raczej pułapką. Nieszczęściem dla 
dziecka i rodziców.



OCALIĆ ŻYCIE 99

Zapewne nie są to łatwe spowiedzi? Pełno w nich emocji i bólu?

Tak jest. Kobiety są emocjonalne. Dlatego w czasie spowiedzi, gdy to 
wszystko wrze, najważniejsze nie są rozumowe argumenty, bo one w tym 
momencie nie dotrą. Trzeba najpierw studzić emocje. Pomóc się uspokoić. 
Zachęcić, aby kobiety te poszły do kaplicy Matki Bożej i aby z ufnością pro-
siły Maryję o zaopiekowanie się nimi. Maryja pomaga nam docierać do tych 
kobiet, pomaga znaleźć rozwiązanie. Tylko trzeba wskazać do Niej drogę!

Kiedy przychodzi kobieta mówiąc, że „musi dokonać aborcji” – prze-
konuję ją, że nie jest to prawdą! Trzeba ją przekonać, aby nie bała się narazić, 
aby nie bała się przeciwstawić tym, którzy podsuwają to najgorsze z roz-
wiązań. Dialogować z nimi. Dialog otwiera serce. Podejść indywidualnie, bo 
każdy przypadek jest inny. W takich momentach doświadczamy bogactwa 
drugiego człowieka. W takich sytuacjach dopiero ich prawdziwie poznaje-
my…

A gdy jest już za późno, bo aborcja została dokonana… co wtedy?

To bardzo trudny czas dla kobiety, zwłaszcza wtedy, gdy pojawia się 
syndrom postaborcyjny. Towarzyszy temu niemożność zniesienia faktu za-
bicia dziecka. Ta świadomość przytłacza, a cierpienie nierzadko towarzy-
szy przez długie lata, nawet do końca życia.

Nie można, nie wolno ich „dobijać”. Trzeba im ukazywać Boga peł-
nego miłosierdzia. Należy tłumaczyć, że póki mamy czas, zawsze może-
my szukać przebaczenia u Boga, który jest Miłością. Jest to czas zapewne 
pokuty. Ukazywać jej pozytywny aspekt. Z jednej strony przebłaganie za 
grzech aborcji, z drugiej zaś możliwość „wynagradzania”. Ekspiacja jest 
bardzo potrzebna. Można zachęcić do podjęcia postu i szczególnej mo-
dlitwy. Może właśnie wtedy podsunąć myśl o Duchowej Adopcji Dziecka 
Poczętego.

Jakie można by wskazać powody/przyczyny tego, że wiele kobiet 
ucieka się do aborcji?

Powodów jest wiele. Odejście od Boga, zmiana stylu życia na bar-
dziej świecki, zsekularyzowany. Chociaż budzi się postawa właściwego 



JÓZEF PŁATEK – ŁUKASZ FILIPIUK100

respektu dla życia poczętego, to jednak wielu nadal nie chce przyjąć ar-
gumentów naukowych o prenatalnej fazie rozwoju. Kiedyś było inaczej. 
Kiedy byłem młodym kapłanem, to uciekaliśmy się do różnych nauk, aby 
samemu się formować, ale także aby podpierać nasze argumenty dowodami 
rozumowymi. Wystarczy wskazać na psychologię czy socjologię. Wygląda 
na to, że dzisiaj nie wolno formować ludzi! Nauka nie pomaga, ale zdaje 
się usprawiedliwiać grzech. Wielu jest zagubionych, traci swoją tożsamość, 
a ci, którzy powinni pomagać mówią, że to normalne. To jest dzisiaj wielki 
problem.

A jakich wskazówek kaznodziejskich udzieliłby Ojciec Generał tym, 
którzy przepowiadają słowo Boże?

Takim wzorcowym kazaniem na temat obrony życia jest to wygło-
szone przez Ojca Świętego Jana Pawła II w Kaliszu. Warto je sobie przy-
swoić. Przeczytać kilka razy. Ojciec Święty z wielką miłością, ale stanow-
czo broni godności i świętości każdego życia, także poczętego. Wskazuje 
na misję Kościoła. Obrona życia nie jest wymysłem pojedynczych osób, 
ale zadaniem, jakie Chrystus zlecił swoim uczniom. Ochrona bezbronnych 
dzieci jest sprawdzianem naszego człowieczeństwa, jest sprawdzianem 
współczesnej cywilizacji! A słowa Matki Teresy, jakie Papież przytoczył, 
jakże są wymowne!:

„Największym niebezpieczeństwem zagrażającym pokojowi jest 
dzisiaj aborcja. Jeżeli matce wolno zabić własne dziecko, cóż może po-
wstrzymać ciebie i mnie, byśmy się nawzajem nie pozabijali? Jedynym, 
który ma prawo odebrać życie, jest Ten, kto je stworzył. Nikt inny nie 
ma tego prawa: ani matka, ani ojciec, ani lekarz, żadna agencja, żadna 
konferencja i żaden rząd. (...) Przeraża mnie myśl o tych wszystkich, 
którzy zabijają własne sumienie, aby móc dokonać aborcji. Po śmier-
ci staniemy twarzą w twarz z Bogiem, Dawcą życia. Kto weźmie od-
powiedzialność przed Bogiem za miliony i miliony dzieci, którym nie 
dano szansy na to, by żyły, kochały i były kochane? (...) Dziecko jest 
najpiękniejszym darem dla rodziny, dla narodu. Nigdy nie odrzucajmy 
tego daru Bożego”3.

3 Jan Paweł II, VI podróż apostolska Jana Pawła II do Ojczyzny. 31 maja - 10 
czerwca 1997, Wydawnictwo Św. Stanisława BM Archidiecezji Krakowskiej, Kraków 
1997, s. 125.



OCALIĆ ŻYCIE 101

W przepowiadaniu słowa Bożego niech nie zabraknie i osobistej po-
stawy. Kapłan sam winien świadczyć o pięknie życia. Nie tylko przepowia-
dać, ale świadczyć!

Ojcze Generale, pięknie dziękuje za rozmowę i udzielenie cennych 
wskazówek. 

Cieszę się, że mogłem jakoś pomóc. Głoś Ewangelię życia i chwałę 
Matki Bożej! Szczęść Boże.



DISSERTATIONES PAULINORUM                                                               TOM XXXIV/2 – 2025

RECENZJE I OMÓWIENIA

Deo servire elegit. Wspomnienia i refleksje w 70-rocznicę uro-
dzin. Z  ojcem Janem Mazurem OSPPE rozmawia Marta Burghardt 
(wywiad rzeka), Wydawnictwo PLATAN, Kraków 2025, 256 stron (ISBN 
978-83-65124-55-5)

W starannie opracowanej szacie graficznej ukazała się interesująca książ-
ka zatytułowana: Deo servire elegit. Jest to „wywiad rzeka”, jaki Marta Burghardt 
przeprowadziła z ojcem Janem Mazurem. Na stronie 5. niniejszego dzieła widnieje 
następujące wyjaśnienie: JAN MAZUR, paulin, emerytowany profesor Uniwer-
sytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie w tym roku świętuje 70. rocznicę 
swoich urodzin. Kiedy w 2021 roku zakończył pracę naukowo-dydaktyczną, gro-
no zacnych Przyjaciół zamierzało na tę okoliczność przygotować Księgę Pamiąt-
kową. Niestety, Ojciec Profesor z tego przywileju zrezygnował. Jednak z okazji 
70-lecia urodzin dał się namówić na udzielenie wywiadu rzeki, by podzielić się 
wspomnieniami i przemyśleniami na temat minionego i obecnego czasu. Dla roz-
mówcy prowadzenie wywiadu z duszpasterzem Skałki, długoletnim kierownikiem 
Katedry Polityki Społecznej, wykładowcą katolickiej nauki społecznej, redakto-
rem naczelnym periodyku „Dissertationes Paulinorum” i autorem kilkudziesięciu 
książek - jak zaznacza Marta Burghardt - oznaczało ogromny zaszczyt, ale też było 
niemałym wyzwaniem.

Książka jest interesująca, gdyż zawiera wspomnienia i refleksje. Już na 
początku opracowania warto zauważyć, jak ojciec Jan dziękuje Bogu za dar wia-
ry. Zapewne jest ona skutkiem działania Bożej łaski, w której wyraziły się także 
starania Rodziców: Józefa Mazura i Stanisławy Mazur z domu Stec. Dom rodzin-
ny ojca Jana znajduje się w podkarpackiej wsi Jagodnik nieopodal Kolbuszowej. 
To tam, urodzony 14 listopada 1955 roku, ojciec Jan spędził swoje dzieciństwo. 
W wieku niemowlęcym doświadczył niezwykłej interwencji Boga, kiedy został 
cudownie uzdrowiony, gdy zachorował na zapalenie płuc. Dzieciństwo pauliń-
skiego zakonnika wypełnione było nauką jeszcze przy lampie naftowej, bowiem 
elektryfikacja wsi Jagodnik nastąpiła dopiero w 1970 roku. Młody Jan od czwartej 
klasy szkoły podstawowej uczył się ministrantury jeszcze w języku łacińskim. Do 
szkoły średniej uczęszczał w Kolbuszowej. Wówczas w liceum zrodziło się zami-



RECENZJE I OMÓWIENIA 103

łowanie do przedmiotów ścisłych, zwłaszcza matematyki. Już wtedy spotkał się 
z interesującymi zagrywkami wynikającymi z socjalistycznej rzeczywistości, kie-
dy młodych ludzi obdarzonych darem wiary inwigilowała bezczelna peerelowska 
Służba Bezpieczeństwa. 

Dorastanie i dojrzałość młodego Jana związane są ze studiami matema-
tycznymi na Uniwersytecie Jagiellońskim. Krakowski czas zdobywania wykształ-
cenia odbywał się w kontekście Domu Studenckiego „Żaczek”, w którym Jan 
mieszkał w latach 1974-1978. Krakowskie studia zostały zwieńczone najpierw 
magisterium z matematyki, a później w 1983 roku doktoratem na Wydziale Filozo-
ficzno-Historycznym UJ. Doświadczenie akademickie ubogacane było także pracą 
nauczyciela matematyki w szkołach średnich do czasu, kiedy już w 1983 roku 
zapadła decyzja młodego magistra matematyki i doktora nauk humanistycznych 
o wstąpieniu do Zakonu Paulinów. Oczywiście wiązało się to z podjęciem nowi-
cjatu i nowych studiów, tym razem z teologii. Zostały one zrealizowane w pauliń-
skim Wyższym Seminarium Duchownym w Krakowie na Skałce. Pracę magister-
ską pt. Strajk w kontekście chrześcijańskiej etyki pracy pauliński zakonnik obronił 
pod kierunkiem ks. prof. Janusza Nagórnego na Wydziale Teologii w Katolickim 
Uniwersytecie Lubelskim.

Realizowana w ramach powołania zakonnego praca naukowa i pastoralna 
przyniosła krakowskiemu zakonnikowi wiele szczęścia. Wypełniona była z jednej 
strony regułami Zakonu Paulinów, z drugiej strony osobistą inwencją twórczą, 
której osobliwe ujście znalazło wyraz w oryginalnym nurcie katolickiej nauki 
społecznej. Ojciec Profesor „profesjonalnie” uprawia tę dziedzinę nauki od roku 
1988, w którym to czasie przyjął święcenia kapłańskie. Katolicka nauka społeczna 
dla paulińskiego intelektualisty to przedmiot naukowej refleksji nad zmiennymi 
uwarunkowaniami życia społecznego, politycznego i gospodarczego w świetle 
niezmiennych wartości i zasad zawartych w Objawieniu chrześcijańskim. To in-
terdyscyplinarne podejście uwzględniające ustalenia socjologii, ekonomii, polito-
logii, filozofii społecznej, a nade wszystko teologii, zwłaszcza teologii moralnej. 

Zainteresowania katolicką nauką społeczną przyczyniły się do poznania 
wielu interesujących ludzi podczas uczestnictwa w bogatym życiu akademickim. 
Bramą do niego było uzyskanie stopnia doktora habilitowanego w 1995 roku na 
podstawie dorobku naukowego i rozprawy pt. Tygodnik „Myśl katolicka” (1908-
1914). Problemy religijne, społeczne i polityczne (Wydawnictwo Naukowe PAT, 
Kraków 1994). Wykształcenie w zakresie katolickiej nauki społecznej zaowo-
cowało nowymi wyzwaniami: pełnieniem funkcji przeora klasztoru Na Skałce 
w Krakowie i rektora tamtejszego Seminarium Duchownego. Ten czas wypełnio-
ny był także jego duchowym i intelektualnym wsparciem środowisk angażujących 
się w życie polityczne. 

Specyficzny wydźwięk pracy naukowej wybrzmiał w pełnieniu funkcji 
kierownika Katedry Polityki Społecznej i Etyki Politycznej KUL. Wówczas wy-
raziście odsłonił się nurt polityki społecznej reprezentowany przez Ojca Profesora 



RECENZJE I OMÓWIENIA104

Jana, ściśle związany z nauczaniem społecznym Kościoła katolickiego zawartym 
w encyklikach społecznych. Szczególne miejsce w działalności dydaktyczno-ba-
dawczej zajmują encykliki społeczne Jana Pawła II, które pauliński zakonnik trak-
tuje jako dokumenty profetyczne. 

Ostatnim miejscem pracy Ojca Profesora znowu staje się Kraków, do któ-
rego pauliński zakonnik wrócił w 2011 r. Nowo utworzony Uniwersytet Papieski 
Jana Pawła II przyniósł pracę w powierzonej ojcu Janowi Katedrze Polityki Spo-
łecznej przynależącej do Instytutu Pracy Socjalnej. To zaangażowanie trwało do 
2021 r., do czasu przejścia na zasłużoną emeryturę. 

Swoista kariera naukowa paulińskiego zakonnika wyraziła się w uczest-
nictwie i organizacji wielu wydarzeń naukowych oraz autorstwie ponad 33 publi-
kacji książkowych. Do tego dochodzi założenie i redagowanie od 1988 roku cza-
sopisma „Dissertationes Paulinorum”, które ojciec Jan nazywa swoim „oczkiem 
w głowie”. Nie można nie wspomnieć zaangażowania w duszpasterstwie akade-
mickim na Skałce, posługi ludziom bezdomnym na krakowskim Kazimierzu czy 
opieki pastoralnej w krakowskim oddziale kombatanckiego Stowarzyszenia Sza-
rych Szeregów. Wart uwagi jest także duchowy związek ojca Jana ze Skałką, miej-
scem kultu św. Stanisława i miejscem pochówku twórców kultury narodowej. Pau-
liński zakonnik został także: nagrodzony Medalem Komisji Edukacji Narodowej 
nadanym mu przez Ministerstwo Edukacji Narodowej (2010), wyróżniony złotym 
medalem Uniwersytetu Bene Merenti (2021) oraz odznaczony Złotym Krzyżem 
Zasługi postanowieniem Prezydenta Rzeczypospolitej Polskiej (2021).

Wspomnienia i refleksje w 70-tą rocznicę urodzin ojca Jana Mazura OSP-
PE stanowią wyjątkowy zbiór przemyśleń paulińskiego mnicha. Z jednej strony 
pozostaje on zakonnikiem, z drugiej strony nie przestaje być otwartym człowie-
kiem na analizę społeczną różnych przejawów współczesności. Tak osobliwe 
opracowanie nie powstałoby bez starań Marty Burghardt z Instytutu Dialogu Mię-
dzykulturowego im. Jana Pawła II w Krakowie. Doświadczenie absolwentki Wy-
działu Polonistyki Uniwersytetu Jagiellońskiego i zarazem Członka i Sekretarza 
Komitetów Naukowych Krytycznego Wydania Dzieł Literackich, Teologicznych 
i Filozoficznych Karola Wojtyły przyczyniło się do powstania ciekawego opra-
cowania życiorysu wyjątkowego człowieka kultury, zwłaszcza kultury religijnej, 
którego oryginalna osobowość wciąż imponuje.

ks. Łukasz Marczak



RECENZJE I OMÓWIENIA 105

«Vox Patrum»: Antyk Chrześcijański, 95 (2025), czasopismo Sek-
cji Historii Kościoła i Patrologii KUL [Księga jubileuszowa ofiarowana 
o. prof. dr. hab. Bazylemu R. Degórskiemu OSPPE z racji 70. rocznicy 
urodzin], Wydawnictwo KUL (ISSN 0860-9411; eISSN 2719-3586)

W 2025 roku opublikowany został 95 już tom prestiżowego czasopisma 
patrystycznego „Vox Patrum” wydawanego przez Katolicki Uniwersytet Lubelski 
Jana Pawła II. Redaktorem naczelnym periodyku jest ks. prof. dr hab. Marcin Wy-
socki (KUL). Tom ten nosi tytuł: „Księga jubileuszowa ofiarowana o. prof. dr. hab. 
Bazylemu R. Degórskiemu OSPPE z racji 70. rocznicy urodzin; Miscellanea patri-
stica atque humanistica donum natalicium Admodum Reverendo Domino et Viro 
Doctissimo Basilio R. Degórski OSPPE septuagesimum annum feliciter complenti 
ab amicis collegis discipulis oblatum” i liczy 845 stron.

Dzieło poświęcone Jubilatowi otwierają listy gratulacyjne, wśród których 
należy podkreślić przynajmniej niektóre. Ich autorami są: Teodor Martyniuk (gre-
kokatolicki Arcybiskup Metropolita Tarnopolsko-Zborowski); Kazimierz Gurda 
(Biskup Siedlecki); Jacek Jezierski (Biskup Elbląski); Łukasz Buzun OSPPE (Bi-
skup Pomocniczy Kaliski); Andrzej Suski (Biskup Senior Diecezji Toruńskiej); 
Thomas Joseph White OP (Rektor Papieskiego Uniwersytetu św. Tomasza z Akwi-
nu, Rzym); Bogdan Czyżewski (Prezes Sekcji Patrystycznej); Arnold Chrapkowski 
OSPPE (Generał Zakonu Paulinów); Waldemar Rozynkowski (Dziekan Wydzia-
łu Nauk Historycznych UMK); Nikodem Kilnar OSPPE (Krajowy Duszpasterz 
Muzyków Kościelnych przy KEP); Samuel Pacholski OSPPE (Przeor Jasnogór-
ski); Andrzej Napiórkowski OSPPE (Dyrektor Instytutu Teologii Fundamentalnej, 
Ekumenii i Dialogu oraz Kierownik Katedry Eklezjologii UPJPII).

Po listach gratulacyjnych ks. prof. dr hab. Piotr Szczur (KUL) zamieścił 
opracowane przez siebie obszerne Curriculum vitae o. prof. dr. hab. Bazylego De-
górskiego OSPPE, wspominając o rodzinie Jubilata i jego latach szkolnych, o jego 
mniszej formacji, studiach i stopniach naukowych, pracy dydaktycznej i nauko-
wej, kończąc wszystko punktem „Człowiek renesansu”, ukazując w ten sposób 
wszechstronne zainteresowania Jubilata (talent muzyczny, znajomość wielu języ-
ków obcych itp.).

W omawianym tomie spotykamy następnie, opracowaną bardzo staran-
nie przez dr Olgę Dżanę (KUL), „Bibliografię prac naukowych o. prof. dr. hab. 
Bazylego Degórskiego OSPPE”, podzieloną na czternaście punktów: 1. Monogra-
fie; 2. Wydania krytyczne i tłumaczenia; 3. Redakcja i opracowanie publikacji; 4. 
Publikacje w opracowaniach zbiorowych; 5. Publikacje w monografiach pokon-
ferencyjnych; 6. Artykuły naukowe w czasopismach; 7. Wstępy i wprowadzenia; 
8. Hasła encyklopedyczne i słownikowe; 9. Tłumaczenia; 10. Sprawozdania; 11. 
Recenzje; 12. Bibliografie; 13. Artykuły popularnonaukowe; 14. Inne. Ponadto dr 
Olga Dżana przedstawia: „Prace dyplomowe napisane pod kierunkiem o. prof. dr. 



RECENZJE I OMÓWIENIA106

hab. Bazylego Degórskiego OSPPE”, dzieląc je na: 1. Prace doktorskie; 2. Licen-
cjaty kanoniczne; 3. Prace magisterskie.

Wśród autorów artykułów dedykowanych jubilatowi o. prof. Bazylemu 
Degórskiemu spotykamy wybitnych patrologów i filologów klasycznych. Nale-
żą do nich chociażby: Maria Grazia Bianco (Pontificia Università San Tommaso 
d’Aquino – Angelicum, Roma); Dominika Budzanowska-Weglenda (Wydział Nauk 
Humanistycznych, UKSW); Ireneusz Celary (Instytut Nauk Teologicznych, Wy-
dział Teologiczny, Uniwersytet Śląski); Bogdan Czyżewski (Wydział Teologiczny 
UAM); Andrzej Dudziński (UJ); Agnieszka Dziuba (Katedra Filologii Łacińskiej, 
Instytut Literaturoznawstwa, Wydział Nauk Humanistycznych KUL); Tadeusz Ga-
cia (Kierownik Katedry Filologii Łacińskiej KUL); Marek Gilski (Wydział Teolo-
giczny UPJPII) wraz ze Sławomirem Zielińskim (Wydział Teologiczny, UŚ); Irene 
Gobbi (Pontificia Università Gregoriana, Rzym); Elżbieta Górka (Uniwersytet Wro-
cławski); Jarosław Janowski (Katedra Historii Sztuki Nowoczesnej, Instytut Historii 
Sztuki i Kultury, UPJPII) wraz z Romanem Rupiewiczem (Katedra Sztuki Dawnej, 
Instytut Historii Sztuki, UKSW); Magdalena Małgorzata Jóźwiak (Katedra Patrolo-
gii Greckiej i Łacińskiej, Instytut Nauk Teologicznych, KUL); Oleksandr Kashchuk 
(Katedra Historii Wieków Średnich i Bizantynistyki, Uniwersytet im. Iwana Franki, 
Lwów); Dariusz Kasprzak OFMCap (Instytut Teologii Dogmatycznej i Patrystycz-
nej, UPJPII) wraz z Bogdanem Zbroją (Instytut Nauk Biblijnych, UPJPII); Piotr 
Kochanek (Katedra Historii Starożytnej, Bizantyńskiej i Średniowiecznej, Instytut 
Historii, Wydział Nauk Humanistycznych, KUL); Michał Łukaszczyk (badacz nie-
zależny, obecnie profesor Wydziału Teologicznego Papieskiego Uniwersytetu św. 
Tomasza z Akwinu w Rzymie); Grair Magakian (Instytut Językoznawstwa, Wydział 
Humanistyczny, UŚ); Luciana Maria Mirri (Facoltà Teologica Emilia Romagna, Bo-
logna); Leszek Misiarczyk (Instytut Historii, Wydział Nauk Historycznych, UKSW); 
Arkadiusz Nocoń (Pontificia Università Urbaniana, Rzym); Kazimierz Pawłowski 
(Katedra Literatury Greckiej i Łacińskiej, Instytut Literaturoznawstwa, Wydział 
Nauk Humanistycznych, UKSW); Przemysław Piwowarczyk (profesor UŚ) wraz 
z Adamem Nieuważnym (doktorant w Szkole Doktorskiej Nauk Humanistycznych, 
UW); Margherita Maria Rossi (Pontificia Università San Tommaso d’Aquino in 
Roma); Stanisław Strękowski (Wydział Studiów nad Rodziną, UKSW); Piotr Szczur 
(Katedra Historii Kościoła, Instytut Nauk Teologicznych, Wydział Teologii, KUL); 
Mariusz Szram (Katedra Patrologii Greckiej i Łacińskiej, Sekcja Historii Kościoła 
i Patrologii, Wydział Teologii, KUL); Piotr Towarek (Katedra Teologii Pastoralnej 
i Katechetyki, Wydział Teologii, Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie); 
Waldemar Turek (Università Pontificia Salesiana, Rzym); Albert Warso (Instytut 
Nauk Teologicznych, Wydział Teologii, KUL); Dariusz Zagórski (Katedra Teologii 
Historycznej, Wydział Teologiczny, UMK).

No cóż, przywołane nazwiska wybitnych teologów i humanistów świad-
czą o niezwykłym znaczeniu tej księgi in honorem, dedykowanej o. prof. Bazy-
lemu Degórskiemu. Zwieńczeniem niniejszej prezentacji niechaj będzie myśl ks. 



RECENZJE I OMÓWIENIA 107

prof. Piotra Szczura, widniejąca w napisanym przezeń curriculum vitae naszego 
Jubilata: „Umiejętne połączenie pracy naukowej z zabieganiem o pogłębienie du-
chowości monastycznej osób konsekrowanych sprawia, że możemy postrzegać go  
nie tylko jako wytrawnego i doświadczonego naukowca, lecz przede wszystkim 
jako uczonego mnicha – uczonego paulina, zatroskanego o wzrost wewnętrzny 
osób szukających duchowego zbudowania i o rozwój duchowości monastycznej 
w szerokim rozumieniu. Wybitnych zakonników, wszechstronnie utalentowanych 
(w tym naukowo), nigdy nie brakowało w Zakonie Św. Pawła Pierwszego Pu-
stelnika. Nietrudno więc zauważyć, że dostojny Jubilat, jako człowiek renesansu, 
wszechstronnie uzdolniony, posiadający szerokie zainteresowania i rozległą wie-
dzę z wielu dziedzin, wpisuje się w tę sukcesję wybitnych mnichów-paulinów, 
których określano jako candidus et sacer” (s. 48).

Henryk Ćmiel OSPPE

[Ks.] Janusz Mariański, Moi Przyjaciele, Koledzy i Uczniowie ‒ 
socjologowie religii. Wizerunki naukowo-biograficzne, Wydawca: Aka-
demia Nauk Społecznych i Medycznych w Lublinie, Lublin 2025, 756 
stron (ISBN 978-83-964197-0-5)

Mogłoby się wydawać, że objętość niniejszej książki jest zbyt duża. 
Roztropność wydawnicza zdaje się podpowiadać, że ilość stron wywiera pewien 
wpływ na stan zainteresowania książką. Zwykle jest to wpływ niepożądany, bo 
nadmierna liczba stronic zniechęca do lektury. Tymczasem w przypadku omawia-
nego dzieła prawidłowość ta nie znajduje potwierdzenia. W sposób interesujący 
prezentuje ono sylwetki naukowo-biograficzne tych socjologów religii, którzy 
należą do grona Przyjaciół, Kolegów i Uczniów Księdza Profesora Janusza Ma-
riańskiego. Książka niejako z konieczności uwzględnia tylko pewną część tegoż 
zacnego grona. Gdyby je poszerzyć, co byłoby przecież możliwe, to książkę trzeba 
by podzielić na poszczególne tomy względnie części. Autor szkicu ograniczył się 
do przedstawienia 16 nazwisk zaznaczając, że ta lista nie jest bynajmniej zamknię-
ta, gdyż wciąż pojawiają się nowi młodzi socjologowie religii o znaczących osią-
gnięciach badawczych: teoretycznych i empirycznych.

Omawiana książka stanowi kontynuację interesującego projektu, który 
polega na prezentacji „portretów” polskich socjologów religii. Przed kilkoma laty 
ks. Mariański opublikował szkic zatytułowany: „Moi wielcy Mistrzowie i Nauczy-
ciele w socjologii religii i socjologii moralności” (Wydawnictwo Adam Marsza-



RECENZJE I OMÓWIENIA108

łek, Toruń 2020). Znalazło się w nim miejsce dla ks. Józefa Majki, ks. Władysława 
Piwowarskiego, Edwarda Ciupaka i ks. Witolda Zdaniewicza, a więc dla klasyków 
powojennej socjologii religii. Natomiast w tym opracowaniu ks. Mariański przy-
wołuje osiągnięcia naukowo-badawcze swoich przyjaciół lub kolegów. Należą do 
nich: Józef Baniak, Irena Borowik, Elżbieta Firlit, Maria Libiszowska-Żółtkow-
ska, Halina Mielicka-Pawłowska, ks. Paweł Prüfer, bp Kazimierz Ryczan, Maria 
Agnieszka Sroczyńska, Wojciech Krzysztof Świątkiewicz, Andrzej Wójtowicz, 
Sławomir H. Zaręba SAC. Wśród zaprezentowanych uczniów Księdza Profesora 
znaleźli się: bp Edward Marian Frankowski, ks. Ondrej Štefaňak, ks. Stanisław 
Adam Wargacki, Agnieszka Ewa Zduniak, Mariusz Andrzej Zemło.

Już na samym wstępie czytelnik znajduje cenne uwagi, które wprowadza-
ją niezbędny porządek pojęciowy. Skoro mowa o socjologii religii, cały dyskurs 
Autor rozpoczął od wyjaśnienia samego pojęcia religii. W swoich wywodach od-
wołał się do przemyśleń Meredith B. McGuire, amerykańskiej socjolog religii, 
absolwentki The New School for Social Research, od 1988 roku członkini ka-
dry profesorskiej w Trinity University, San Antonio, Texas. Postrzegając religię 
w kontekście społecznym, amerykańska socjolog określa ją jako „jedną z naj-
potężniejszych, najgłębiej odczuwanych i najbardziej wpływowych sił w społe-
czeństwie. Ukształtowała ona ludzkie stosunki wzajemne, wpływając na rodzinę, 
wspólnotę, życie gospodarcze i polityczne. Poglądy i wartości religijne motywu-
ją ludzkie działania, a grupy religijne organizują zbiorowe przejawy religijne. 
Religia jest ważnym aspektem życia społecznego, zaś wymiar społeczny stano-
wi znaczącą część religii. Socjologowie interesują się badaniem religii z dwóch 
głównych powodów. Po pierwsze, jest ona bardzo ważna dla wielu ludzi. Praktyki 
religijne są istotną częścią życia wielu jednostek. Wartości religijne wpływają na 
działania wielu ludzi, a religijne znaczenia pomagają im interpretować przeżywa-
ne doświadczenia. Socjologowie próbują zrozumieć znaczenie religii dla samych 
wierzących. Po drugie, religia jest ważnym przedmiotem badań socjologicznych 
z uwagi na swój wpływ na społeczeństwo, jak i na wpływ społeczeństwa na reli-
gię. Analiza tej dynamicznej relacji wymaga zbadania współzależności religii oraz 
innych aspektów społeczeństwa” (s. 5).

Ten długi passus został przywołany specjalnie po to, by czytelnik uświa-
domił sobie specyfikę socjologii religii. Wprawdzie stanowi ona jeden z działów 
socjologii, ale jest to dział o wyjątkowym statusie. Decyduje o tym właśnie od-
niesienie do religii jako rzeczywistości kryjącej w sobie misterium tremendum 
i misterium fascinosum. W sumie religia uchodzi za „trudny” przedmiot badań 
socjologicznych. Trudność tę wyjaśnia Autor we Wprowadzeniu. Pojawia się ona 
zwłaszcza wtedy, gdy socjologii religii nie traktuje się jako pewnej całości, którą 
można rozłożyć na prostsze elementy, czy jako całości, którą można zredukować 
do części składowych, lecz postrzega się ją jako pewien sposób życia, w którym 
wyrażają się relacje człowieka z Bogiem. Niemałą trudność stanowi także pytanie, 
czy socjolog za pomocą swoich narzędzi badawczych potrafi bezbłędnie rozpo-



RECENZJE I OMÓWIENIA 109

znać to co religijne w zjawiskach społecznych, które analizuje i wyjaśnia, oraz 
określić granice społecznej „przestrzeni” religii. Poza tym socjologia religii jako 
dziedzina dostarczająca wiedzy opisowej nie może rozstrzygać kwestii teologicz-
nych czy ideologicznych, ani formułować sądów o dobrej i złej religii, ani też 
dawać recept na dobre lub złe życie. Pomimo tych ograniczeń socjologia religii ma 
ogromne znaczenie, zwłaszcza wtedy, gdy jest uprawiana w kontekście zmiennych 
warunków społeczno-kulturowych, z uwzględnieniem dokonujących się przemian 
i procesów cywilizacyjnych.

Religijność jako centralny przedmiot badań socjologów religii może być 
definiowana w kategoriach instytucjonalnych i pozainstytucjonalnych. Jej ujęcia 
nie mogą skupiać się na jednej tylko dyscyplinie (socjologii, psychologii czy oczy-
wiście teologii), ale muszą mieć charakter interdyscyplinarny. Na szczęście Ko-
ledzy, Przyjaciele i Uczniowie ks. Mariańskiego nie są „czystymi” socjologami 
religii, wszak swoje zainteresowania łączą z innymi aspektami wiedzy. Przykła-
dowo Halina Mielicka-Pawłowska, profesor Uniwersytetu Jana Kochanowskiego 
w Kielcach, jako socjolog religii i duchowości, zajmuje się ponadto socjologią 
obyczajowości i antropologią kultury. Z kolei ks. Paweł Prüfer, profesor Akademii 
im. Jakuba z Paradyża w Gorzowie Wielkopolskim, prowadzi badania nie tylko 
na gruncie socjologii religii, ale znany jest również jako socjolog jakości życia 
i relacyjności oraz socjolog duchowości sportu. Natomiat Mariusz Andrzej Zemło, 
profesor Uniwersytetu w Białymstoku, będąc socjologiem religii, z dużym znaw-
stwem porusza się po obszarach związanych także z socjologią wiedzy, socjologią 
miasta, socjologią młodzieży i socjologią edukacji.

Owa swoiście rozumiana interdyscyplinarność prezentowanych przez ks. 
prof. Janusza Mariańskiego socjologów religii sprawia, że lektura książki staje 
interesująca dla szerszego grona czytelników. Wykracza niejako poza wąski krąg 
specjalistów, którzy nie chcą lub nie potrafią zintegrować swych osiągnięć badaw-
czych z filozoficzną i empiryczną a nawet teologiczną prawdą o społecznej natu-
rze człowieka. Niemniej jednak sama interdyscyplinarność jeszcze oczywiście nie 
sprawia, że do szeroko rozumianych nauk humanistycznych należy ostatnie zdanie 
na temat człowieczeństwa. Poniekąd jest ono tajemnicą. Dobrze się więc składa, 
gdy socjologowie religii mają świadomość, iż w swoich badaniach ocierają się 
o tajemnicę. 

Zachętą do sięgnięcia po tę książkę niech będzie oryginalna myśl ks. Paw-
ła Prüfera, zawarta w napisanym przezeń Posłowiu. Zauważa on, że dla socjologa 
religii fenomen, jaki próbuje zgłębiać, niezależnie od tego, czy traktuje go sub-
stancjalne, czy funkcjonalnie, przeważnie dotyczy ludzkich zachowań i doniesień 
w stosunku do Boga (Sacrum). A następnie wyraża przekonanie, iż „nie sposób zi-
gnorować próby rozumienia tej relacji” (s. 754). Potencjalnym czytelnikom życzę 
więc, by ta próba przyniosła zrozumienie w sensie religijnym.

Jan Mazur OSPPE



DISSERTATIONES PAULINORUM                                                               TOM XXXIV/2 – 2025

SPRAWOZDANIA

Łukasz Filipiuk OSPPE

Sprawozdanie z ogólnopolskiego sympozjum: Ad theologiam pro-
movendam (Kraków – Skałka, 27 maja 2025 r.)

Pod auspicjami Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie 
odbyło się interesujące sympozjum, którego organizatorami byli: Instytut 
Teologiczny Zakonu św. Pawła Pierwszego Pustelnika w Krakowie, Instytut 
Teologii Fundamentalnej, Ekumenii i Dialogu oraz Instytut Teologii Dogma-
tycznej, Patrystycznej i Historii Kościoła. Patronat honorowy objął Komitet 
Nauk Teologicznych Polskiej Akademii Nauk.

Sympozjum: Ad theologiam promovendam (Aby promować teologię) 
miało miejsce 27 maja 2025 roku w auli paulińskiego Wyższego Semina-
rium Duchownego na krakowskiej Skałce. Poświęcone zostało zagadnieniu 
teologii kontekstualnej zaproponowanej przez papieża Franciszka w liście 
apostolskim Ad theologiam promovendam. Najogólniej mówiąc, list ten jest 
wezwaniem skierowanym do teologów i całego ludu Bożego, aby uprawia-
na przez nich nauka charakteryzowała się swoistym wyjściem ku codziennej 
egzystencji człowieka uwzględniającej różnorodność uwarunkowań geogra-
ficznych, społecznych i kulturowych tak, aby w jej kontekście była interpre-
towana Ewangelia. Taki sposób uprawiania teologii stwarza przestrzeń dla 
rozwoju kultury dialogu i spotkania z otaczającym światem oraz współgra 
z wizją Kościoła synodalnego, misyjnego, wychodzącego [do świata].

Dziekan Wydziału Teologicznego ks. dr hab. Witold Ostafiński, prof. 
UPJPII zainicjował spotkanie powitaniem skierowanym do uczestników 
sympozjum, a następnie Rektor paulińskiego WSD – o. dr Mariusz Tabulski 
otworzył obrady. Jako pierwszy zabrał głos o. prof. dr hab. Andrzej Napiór-
kowski OSPPE, który we wprowadzeniu teologicznym zaznaczył, że zda-
niem Franciszka teologia powinna stać się 



SPRAWOZDANIA 111

bardziej praktyczną, zakorzenioną w realnym życiu ludzi, odpowiadającą na 
ich problemy i wyzwania. Dlatego nie może być jedynie abstrakcyjną czy 
spekulatywną teorią, ale opartą na mądrości i miłości teologią „ludową”, zo-
rientowaną na rozeznawanie „znaków czasu”, odzwierciedlającą rzeczywiste 
doświadczenie ludzi oraz inspirującą nadzieję i pojednanie.

Pierwsza część spotkania składała się z czterech wystąpień. Ks. dr 
hab. Grzegorz Barth, prof. KUL, wygłosił referat zatytułowany O naturze 
teologii, charakteryzując podstawowe prawdy dotyczące teologii jako nauki. 
Następnie dr Adam Sejbuk CM, wykładowca teologii fundamentalnej i do-
gmatycznej w UPJPII, przedłożył opracowanie pt. Hermeneutyczne zadania 
teologii odnoszące się przede wszystkim do pogłębionego rozumienia Pisma 
Świętego oraz interpretacji aktualizującej Objawienie i Tradycję w świetle 
współczesnych wyzwań kulturowych i egzystencjalnych przy jednoczesnym 
zachowaniu ciągłości z historycznym przesłaniem wiary. Temat trzeciego 
wystąpienia brzmiał: Interdyscyplinarność teologii. Referat ten wygłosił ks. 
dr hab. Krystian Kałuża z Uniwersytetu Opolskiego – specjalista w zakresie 
teologii fundamentalnej i teologii religii. Ukazał on związek teologii z innymi 
dziedzinami wiedzy, podejmując zagadnienie interdyscyplinarności w obrębie 
samej teologii, jak również interdyscyplinarności między teologią a naukami 
świeckimi. Ostatnim prelegentem w tym bloku tematycznym był ks. prof. 
dr hab. Janusz Bujak z Wydziału Teologicznego na Uniwersytecie Szczeciń-
skim. Przedstawił referat pt. Służebna rola teologii w Kościele. Wskazał na 
pewne novum, które wedle nauczania Franciszka charakteryzować powinno 
posługę teologii i teologów w Kościele. Wymienił następujące elementy: 
kontekstualność, metodę synodalną i indukcyjną, transdyscyplinarność, wy-
miar sapiencjalny oraz otwartość na pobożność ludową. To nowe podejście 
do uprawiania teologii określone jest mianem „zmiany paradygmatu”, które 
ma sprawić, że teologia pójdzie śladem eklezjologii synodalnej i będzie słu-
żyła ubogim. Puentę usłyszanych refleksji stanowił panel dyskusyjny.

Po krótkiej przerwie rozpoczęła się druga część sympozjum składająca 
się z pięciu wystąpień. Jako pierwszy referat wygłosił o. prof. dr hab. Andrzej 
Napiórkowski, prezentując zagadnienie: Wielość kierunków teologicznych 
i hermeneutyk. Główna myśl wywodu oscylowała wokół prezentacji różno-
rodności kierunków teologicznych po Vaticanum II oraz ukazaniu na ich tle 
nowej koncepcji zaproponowanej przez papieża w Ad theologiam promoven-
dam. Paulin mówił o błędach i słabościach teologii fundamentalnie kontek-
stualnej, gdyż - jego zdaniem - zagraża jej między innymi niebezpieczeństwo 
relatywizmu, fragmentaryzacji i fundamentalizmu. Kolejnym prelegentem 



SPRAWOZDANIA112

był ks. dr hab. Sławomir Zieliński, prof. uczelniany z Uniwersytetu Śląskie-
go, który wygłosił referat dotyczący Kontekstualności teologii. Wychodząc 
od terminologii, ukazał on ciągłość nauczania Franciszka z Magisterium Ko-
ścioła. Odwołując się do konstytucji duszpasterskiej Gaudium et spes, zaak-
centował jej przesłanie, że „wszystkie rzeczy na ziemi należy skierować ku 
człowiekowi stanowiącemu ich ośrodek i cel” (nr 12). Następnie prof. dr hab. 
Jarosław Różański OMI z Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego 
przedstawił zagadnienie zatytułowane: Wymiar misyjny teologii. Dowodził, 
że misja teologii przynależy do samej istoty Kościoła jako Wspólnoty bo-
sko-ludzkiej, czego potwierdzeniem jest nakaz misyjny Chrystusa. Misjolog 
i religioznawca wyjaśnił, w jaki sposób rozwój Kościoła przyczynił się do 
powstania tzw. teologii kontekstualnych podejmujących kwestie indygeniza-
cji, adaptacji, inkulturacji czy afrykanizacji orędzia Ewangelii do wymogów 
kulturowych i cywilizacyjnych społeczności i ludów pozaeuropejskich.

Czwarty w kolejności wykład przedłożył ks. prof. dr hab. Henryk Sła-
wiński z UPJPII. Poruszył temat: Teologia w służbie przepowiadania. Głów-
ną myślą przewodnią jego wystąpienia była kwestia współzależności teologii 
i przepowiadania. Stwierdził, że „teologia ma sens, gdy służy przepowia-
daniu”, którego treścią nie jest sama teologia, ale misterium Chrystusa jako 
Pana i Zbawiciela. Zaznaczył jednak, że to „właśnie teologia pozwala wyra-
zić kerygmat stanowiący zasadnicze jądro orędzia Chrystusa w precyzyjnych 
sformułowaniach i pogłębić jego rozumienie”. Ostatnie wystąpienie przypa-
dło w udziale s. dr Terezie Huspekovej CHR – wykładowcy teologii syste-
matycznej w Salezjańskim Instytucie Teologicznym w Krakowie i w UPJPII. 
Temat jej wykładu brzmiał: Wymiar duchowy teologii. Zasadnicze przesłanie 
referatu można ująć następująco: „Dla współczesnego teologa-kontemplaty-
ka miejscem szukania obecności Boga staje się świat i cała rzeczywistość 
ludzka postrzegana w świetle Objawienia”.

Warto podkreślić, że uczestnicy sympozjum starali się nie utracić z pola 
widzenia apelu papieża Franciszek do teologów, aby w wymiarze duchowym 
stanęli po stronie poszukujących [prawdy], bowiem prawdziwy teolog bę-
dzie zawsze prawdziwie poszukiwał. Podobnie, jak w części pierwszej, druga 
odsłona sympozjum uwieńczona została panelem dyskusyjnym. Na koniec 
organizatorzy złożyli stosowne podziękowania i wspólnie odśpiewano wiel-
kanocne Regina caeli.

W omawianym liście apostolskim Ad theologiam promovendam wid-
nieje często przywoływane w wielu wystąpieniach zdanie: „Nie zadowalaj-
cie się teologią uprawianą przy biurku […] teologia powinna być teologią 



SPRAWOZDANIA 113

«ludową»: miłosiernie odnoszącą się do otwartych ran ludzkości i stworze-
nia oraz uprawianą wewnątrz ludzkiej historii, głoszącą nadzieję na jej osta-
teczne spełnienie. Jest to niejako «pieczęć» duszpasterska, którą musi przy-
jąć teologia jako całość”. Mimo upływu niemal dwóch lat od promulgacji 
dokumentu wydaje się, że to papieskie wezwanie do nowego podejścia do 
teologii – aby bardziej wyjść naprzeciw wyzwaniom współczesnego świata 
– nie znalazło dotąd dostatecznego oddźwięku. Należy żywić nadzieję, że 
zorganizowane sympozjum oraz wydana z tej okazji publikacja (Wokół pytań 
o teologię kontekstualną. Refleksja nad Listem apostolskim „Ad theologiam 
promovendam”, red. Andrzej A. Napiórkowski OSPPE, Damian Wąsek, Ma-
rek Gilski, Wydawnictwo «scriptum», Kraków 2025) przyczynią się do oży-
wienia dyskursu na ten temat, stając się przyczynkiem do nowych inspiracji 
teologicznych.

Jan Mazur OSPPE

Sprawozdanie z konferencji Stowarzyszenia Homiletów Polskich: 
Głoszenie Dobrej Nowiny poza liturgią (Przemyśl, Wyższe Seminarium 
Duchowne, 7-9 września 2025 r.)

Tegoroczne spotkanie homiletów odbyło się w murach przemyskie-
go WSD. Rozpoczęło się w niedzielę, 7 września, zwiedzaniem pięknego 
Przemyśla, a zakończyła je Msza św. celebrowana w miejscowej katolickiej 
katedrze obrządku łacińskiego. Zostało zorganizowane dla uczczenia jubi-
leuszu kapłaństwa zasłużonego, wybitnego homilety, ks. prof. dra bab. Jana 
Twardego. Trzeba od razu zaznaczyć, że w konferencji wzięli aktywny udział 
nie tylko homileci, ale także specjaliści z szeroko rozumianej teologii prak-
tycznej. Główne części składowe tego wydarzenia naukowego to cztery sesje 
tematyczne odpowiadające poszczególnym kontekstom przepowiadania sło-
wa Bożego. Wspomniane sesje zostały zatytułowane następująco: I. Kontekst 
multimedialny, II. Kontekst nabożeństw, III. Kontekst społeczny, IV. Kon-
tekst kulturowy.

W sesji poświęconej kontekstowi multimedialnemu wygłoszono pięć 
referatów. Oto ich szczegółowy wykaz: ks. Henryk Sławiński, Strategia czte-



SPRAWOZDANIA114

rech komponentów wypowiedzi; ks. Witold Ostafiński, „The Medium is the 
Message”: medialna rzeczywistość w świetle teorii McLuhana; ks. Adam 
Bilski, Pod patronatem św. Efrema Syryjczyka: Śpiewane głoszenie Dobrej 
Nowiny; ks. Sebastian Picur, Głoszenie Dobrej Nowiny na TikToku: geneza 
– specyfika przekazu – odbiorcy – sukcesy – trudności – perspektywy; ks. 
Tomasz Bierzyński, Głoszenie prawdy o małżeństwie w erze AI: empiryczne 
studium zgodności chatbotów z nauką przedmałżeńską z dekretu KEP.

Sesja podejmująca kontekst głoszenia słowa Bożego w ramach na-
bożeństw wypełniona została również pięcioma referatami: ks. Jan Twardy, 
Kazania pasyjne; o. Egidiusz Włodarczyk OFM, Sanktuarium w Kalwarii 
Zebrzydowskiej jako przykład przepowiadania plenerowego; ks. Jerzy Swę-
drowski, Słowo w nabożeństwie pokutnym ku kształtowaniu sumienia; o. 
Łukasz Filipiuk OSPPE, Kontekstualny charakter Apelu Jasnogórskiego; 
ks. Zbigniew Kucharski, Pozaliturgiczne przepowiadanie hagiograficzne na 
przykładzie bł. Karoliny Kózkówny.

Kolejna sesja, analizująca kontekst społeczny, zgromadziła także pięciu 
prelegentów: ks. Damian Chrzanowski, Kazanie ekspozycyjne jako skuteczne 
narzędzie przekazywania prawdy słowa Bożego; Renata Biała, Głoszenie Do-
brej Nowiny do kobiet w ośrodku dla bezdomnych; ks. Bartosz Michta, Język 
ciała i słowo – głoszenie Dobrej Nowiny w środowisku osób niesłyszących 
i słabosłyszących; ks. Tomasz Nowak, Nurt komunikacyjny w homiletyce pol-
skiej; o. Sebastian Wiśniewski OMI, Paraliturgiczne nauczanie misyjne.

Podczas ostatniej, czwartej sesji, zajęto się kontekstem kulturowym, 
podejmując cztery referaty: ks. Bartłomiej Kuźnik, Przepowiadanie do Skau-
tów Francji w Vézelay. Na kanwie trójgłosu: Sarah, Nault, Aveline; ks. Marcin 
Dera, Przepowiadanie podczas spotkań „Equpies Notre Dame”; ks. Łukasz 
Lipiński, Biblia między psychologią, egzegezą a teologią: Jordan Peterson, 
N.T. Wright i Scott Hahn jako interpretatorzy Pisma Świętego w przestrze-
ni cyfrowej; Maciej Nowakowski, Internetowe głoszenie: bp Robert Barron 
a Taylor Marshall.

Nie sposób w tym miejscu prezentować jakiś rodzaj syntezy poszcze-
gólnych wystąpień, gdyż referaty charakteryzowały się wyraźną zwartością 
treści. Referenci uwzględniając dyscyplinę czasową, starali się formułować 
myśli w sposób lapidarny. Dlatego byłoby czymś zasadnym, gdyby mate-
riały tej konferencji ukazały się drukiem lub były dostępne w formie elek-
tronicznej. Ileż cennych przemyśleń pastoralnych zawierają na przykład 
wystąpienia ks. prof. dra hab. Henryka Sławińskiego z UPJPII czy ks. prof. 
UPJPII Witolda Ostafińskiego, dziekana Wydziału Teologicznego tegoż 



SPRAWOZDANIA 115

Uniwersytetu! Ich merytoryczna wartość ujawnia się dopiero w zetknięciu 
z całością tekstu.

Mając nadzieję, że zasób treściowy konferencji będzie udostępniony 
szerszemu gronu osób zainteresowanych proklamowaniem Ewangelii poza 
liturgią, już teraz warto zauważyć interesujące wystąpienie o. Łukasza Fili-
piuka OSPPE, doktoranta w UPJPII. Jego głos wypada odnotować nie tylko 
z tej racji, że niniejsze sprawozdanie publikowane jest w paulińskim czasopi-
śmie, ale także z powodu oryginalnego tematu rozważań, jakim jest „kontek-
stualny charakter Apelu Jasnogórskiego”. Modlitewne rozważania apelowe 
na Jasnej Górze i w duchowej łączności z Jasną Górą stanowią bowiem jakby 
ikonę głoszenia Ewangelii poza liturgią. Dobrze się więc stało, że w gronie 
homiletów zostały wyjaśnione podstawowe motywy, jakie kryją się w zamy-
śle tego nabożeństwa.

W konkluzji swego wystąpienia o. Łukasz powiedział między innymi, 
że Apel wyraża tysiącletnie dziedzictwo wiary Polaków i jednocześnie jest 
programem odnowy religijnej na kolejne dziesięciolecia. Prosta i w pewnym 
sensie uniwersalna wymowa antyfony maryjnej (Jestem, pamiętam, czu-
wam!), zakorzenionej w samej Ewangelii, ma moc odnowieńczą. Rozważa-
nia apelowe kryją w sobie głębokie przesłanie biblijne, chrystologiczne, ma-
riologiczne, eklezjalne, a także moralne i społeczne. Nawiązują do ważnych 
wydarzeń z historii Polski, jak również do aktualnej sytuacji społeczno-poli-
tycznej, aby umocnić ducha w Narodzie, którego Najświętsza Maryja Panna 
jest przecież królową. Zdaniem Prelegenta, apelowe czuwanie z Maryją i przy 
Maryi pobudza do konkretnej aktywności, która opiera się na wewnętrznym 
programie miłości do Boga i względem ludzi.

Wygląda na to, że tegoroczna konferencja Stowarzyszenia Homiletów 
Polskich przymnożyła wiele dobra duchowego oraz intelektualnego. Doko-
nała teologicznego wglądu w proces ewangelizacji, który ma również swo-
ją ścieżkę pozaliturgiczną. Jeden z uczestników spotkania, chcąc intuicyjnie 
wyznaczyć kierunek debaty, na wstępie przytoczył kapitalną sentencję - para-
frazę myśli Plutarcha z Cheronei: Uczeń nie jest tablicą, którą trzeba zapisać, 
ale pochodnią, którą trzeba zapalić. Oby wszyscy homileci nauczający gło-
szenia słowa Bożego, jak również ci, którzy głoszą Dobrą Nowinę uświado-
mili sobie, że Ewangelia to nie tylko wiedza, którą trzeba zapisać w pamięci, 
ale pochodnia, którą trzeba zapalić, by oświetliła drogę do Nieba!





W poszukiwaniu prawdy i dobra...

Zasada życia duchowego (pustelniczego)
wedle doktryny

bł. Pawła Giustinianiego, kameduły (1476-1528)

Ten, kto wierzy, że Jezus Chrystus jest prawdziwym Bogiem i praw-
dziwym człowiekiem, nie potrzebuje szukać gdzie indziej nauki mo-
ralnej, nie potrzebuje przykładów ani doktryny filozofów czy innych 
wybitnych ludzi; wystarczy mu czytanie i ponawianie czytania świętej 
Ewangelii, w której nauka i przykłady Chrystusa Jezusa zostały jasno 
wszystkim przedstawione. Kto wierzy, że Jezus Chrystus jest prawdzi-
wym Bogiem i prawdziwym człowiekiem, nie ma potrzeby szukać in-
nego mistrza, którego nauka pokazałaby mu, czym jest cnota, czym jest 
życie, czym jest dobro i zło, prawda i fałsz. Znajduje on w Chrystusie 
niewypowiedzianą mądrość Bożą, która we wszystkich tych kwestiach 
uczy nas wszystkiego, co trzeba wiedzieć. (...) Chrystus jest jedynym 
mistrzem i jedyną księgą, „księgą, w której zawarta jest cała Mądrość 
Boża”. (...) Czyż św. Paweł [apostoł] nie powiedział, że nie pragnie ni-
czego znać poza Jezusem Chrystusem, i to Jezusem Chrystusem ukrzy-
żowanym? Jest próżnością chcieć poznawać cokolwiek innego. Ale jest 
to księga, która powinna być czytana w milczeniu. 

Cyt. za: Jean Leclercq, Sam na sam z Bogiem. Życie pustelnicze na podstawie 
doktryny błogosławionego Pawła Giustinianiego, tłum. Elwira Buszewicz, Wydaw-
nictwo Benedyktynów TYNIEC, Kraków 2014, s. 117-119



DISSERTATIONES PAULINORUM                                                               TOM XXXIV/2 – 2025

SPIS TREŚCI

Bazyli Degórski OSPPE

IL PRIMO CONCILIO DI NICEA (325)
E LA SUA IMPORTANZA .........................................................  5
PIERWSZY SOBÓR NICEJSKI (325) I JEGO ZNACZENIE
(Streszczenie) ...........................................................................................14
THE FIRST COUNCIL OF NICAEA (325)
AND THEIR IMPORTANCE (Abstract) ............................................ 14

Andrzej Napiórkowski OSPPE

BANKRUCTWO ATEIZMU I OBOJĘTNOŚCI ........................  15
THE BANKRUPTCY OF ATHEISM AND INDIFFERENCE
(Abstract) ............................................................................................... 24

Jan Mazur OSPPE

ROSYJSKI WĄTEK FATIMSKIEGO PRZESŁANIA ...............  25
THE RUSSIAN THREAD OF THE MESSAGE OF FATIMA
(Abstract) ............................................................................................... 41

Bazyli Degórski OSPPE

„VITA DI SAN BENEDETTO” DI SAN GREGORIO
MAGNO E UNO SCHIZZO DELLA SITUAZIONE
DELLA CHIESA NEL VI SECOLO ...........................................  42
„ŻYWOT ŚW. BENEDYKTA” ŚW. GRZEGORZA
WIELKIEGO I ZARYS SYTUACJI KOŚCIOŁA W VI WIEKU
(Streszczenie) .......................................................................................... 58
„THE LIFE OF ST. BENEDICT” BY ST. GREGORY
THE GREAT AND A SKETCH OF THE SITUATION
OF THE CHURCH IN THE 6TH CENTURY (Abstract) ......................... 59



SPIS TREŚCI 119

Łukasz Filipiuk OSPPE

OBRONA NIENARODZONYCH W RELIGIJNYM
I NARODOWYM PRZESŁANIU APELU
JASNOGÓRSKIEGO ..................................................................  61
DEFENSE OF UNBORN CHILDREN IN THE RELIGIOUS
AND NATIONAL MESSAGE OF THE APPEAL
AT JASNA GÓRA (Abstract) ............................................................... 77

Marek Tomczyk OSPPE

NADZIEJA W UJĘCIU
TEOLOGICZNO－FILOZOFICZNYM .....................................  79
HOPE FROM A THEOLOGICAL AND PHILOSOPHICAL
PERSPECTIVE (Abstract) .................................................................... 91

Józef Płatek OSPPE − Łukasz Filipiuk OSPPE

OCALIĆ ŻYCIE (Wywiad)
SAVE A LIFE (Interview) ...................................................................... 92

RECENZJE I OMÓWIENIA
REVIEWS AND DISCUSSIONS ................................................................  102

SPRAWOZDANIA
REPORTS ...............................................................................................  110

1000 ROCZNICA KORONACJI BOLESŁAWA CHROBREGO
Medal Tysiąclecia dla Paulinów na Skałce ..........................................  116

W poszukiwaniu prawdy i dobra ..........................................................  117



Wydawnictwo PLATAN
32-060 Kryspinów k. Krakowa – ul. Bielańska 30


